
1 

REDIMENSIONES COREOGRÁFICAS 

 Frecuencias de sonido, materialidades, corporalidades, espacialidades y sus poéticas en 

prácticas de creación  

VERA GARAT MONESTIER 

Maestría en Arte y Cultura Visual 

Facultad de Artes 

Universidad de la República 

Tutor: Norberto Baliño 

Cotutor: Silvio Lang 

8 de diciembre de 2025 

Montevideo 



2 
 

 

 

Maestría en Arte y Cultura Visual  

Facultad de Artes, Universidad de la República 

 

Redimensiones coreográficas. Frecuencias de sonido, materialidades, corporalidades, 

espacialidades y sus poéticas en prácticas de creación  

 

Vera Garat Monestier 

 

Línea de investigación: Arte y Cultura Visual 

Área de concentración: Creación en arte y poética visual 

Tutor: Norberto Baliño 

Cotutor: Silvio Lang  

 

 

 

 

 

 

Defensa de la tesis: 8 de diciembre de 2025, Montevideo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

Agradecimientos 

Quiero agradecer a cada una de las personas que han participado en este proyecto. Este no 

habría sido posible sin los contextos que albergaron las diferentes actividades y sin la 

participación y la colaboración de quienes trabajaron en los laboratorios de la Facultad de 

Artes de la Udelar, la Universidad Paul Valéry de Montpellier, en colaboración con Giessen, 

el laboratorio Être et Jouer, el proyecto En Movimiento y la Serie de Prácticas 

Contemporáneas, entre otros. Quiero agradecer el intercambio y la colaboración de quienes 

estuvieron en cada etapa y experiencia que me ha hecho llegar a esta tesis entre materias, 

sonidos, cuerpos y afectos.  

Agradezco a mis tutores Norberto Baliño y Silvio Lang por su acompañamiento justo 

y cariñoso. A Rodolfo Opazo por su dedicación artística y afectiva. A mis compañeros de 

maestría por estar presentes en todo este recorrido. A Lukas Kühne y Fabricio Rossi por 

darme a conocer aspectos sobre el sonido que transformaron por completo mi trabajo. A Juan 

Pablo Maisonneuve por acompañarme y aconsejarme. A Federico Battistoni por su 

colaboración y acompañamiento técnico y afectivo. A Emelyne Da Silva por su trabajo 

dedicado durante su estadía en Uruguay. A Luciana Chieregatti, Amador Alina Folini, Leticia 

Sckrycky y Santiago Turenne por estar en los gérmenes de esta investigación. A Eloísa 

Jaramillo, Paula Giuria, Jimena García Blaya, Iván Haidar y Brigitte Potente por el 

intercambio en En Movimiento. A Laurent Berger por el interés que puso y el lugar que le dio 

a mi trabajo en su investigación. A Xavier Le Roy, Livia Piazza y Bernhard Siebert por 

recibirme y articular mi trabajo en Giessen. Al equipo de Être et Jouer en Alemania: Jule 

Kriesel, Linda Gao Lenders, Alice Marty, Cyprien Dève, Emelyne Da Silva, Thibaut Besse, 

Karim Mehri, Ximena Primera; y en Montevideo: Camila Parard Centi, Elisa Fernández, 

Gimena González, Luciana Bindritsch, Mateo Altez Ruiz, Luis Pazos, Rodolfo Opazo y 

Laurent Berger; sin ellos, la obra escénica sería otra.  

Agradezco a mi familia y al querido equipo de Frecuencias por sostener con cariño, 

paciencia y profesionalismo este tiempo de trabajo juntos: Juan Pablo Maisonneuve, 

Sebastián Alíes, Rodolfo Opazo, Magdalena Leite, Aníbal Conde, Cala Fernández Mañana, 

Tamara Gómez, Paula Giuria, Lucía Rubbo, Carolina Guerra y Mariana Catalina Iris.  

Y a Quío por acompañarme en el proceso con las vibraciones más bellas y profundas. 



6 

Allí en donde algunos no verán más que la abstracción de una cualidad pura, 

otros verán la superficie reflectante de movimientos, 

de desplazamientos ínfimos, 

inducidos por un cambio de escala en la percepción. 

David Lapoujade, Las existencias menores 



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

Resumen 

Enmarcada en el campo de las artes vivas, esta investigación propone una indagación que 

cruza la coreografía expandida, el trabajo con frecuencias de sonido y las prácticas artísticas 

experimentales. Se trata de una investigación-creación con una metodología de enfoque 

cualitativo cuyo objetivo fundamental es generar un puente entre aspectos provenientes de 

prácticas coreográficas y la interacción del movimiento con estímulos a través de frecuencias 

de sonido. Busca establecer cruces entre los campos del sonido y de las artes vivas, ampliar 

los límites de la coreografía a través del estudio de diferentes relaciones materiales y 

frecuencias de sonido; y crear poéticas sensibles mediante prácticas que enlazan materiales 

sonoros y otros cuerpos. A lo largo del trabajo, se desarrollaron las denominadas Prácticas 

del sentir, centradas en la escucha, lo táctil, lo sonoro como materia espacial y relacional, y el 

contacto entre cuerpos humanos y no humanos a través de vibraciones y frecuencias. Del 

mismo modo, fueron creadas una instalación y una pieza de artes vivas llamadas Frecuencias, 

donde se desarrollaron exploraciones a partir de las Prácticas del sentir y de materiales de 

visualización sonora. Las prácticas experimentadas fueron concebidas en constante 

retroalimentación con reflexiones teóricas provenientes de la coreografía expandida y la 

danza, la performance, la cultura visual, la instalación y los estudios del sonido. Este proceso 

permitió generar teorizaciones y prácticas que fueron surgiendo simultáneamente, desde 

diferentes formas de abordar relaciones materiales, corporales, performativas y sonoras, así 

como composiciones coreográficas, de instalación y visuales.  

Palabras claves: artes vivas, frecuencias de sonido, coreografía expandida, prácticas del 

sentir, instalación   

Abstract 

Situated within the field of live arts, this research investigates the intersections between 

expanded choreography, work with sound frequencies, and experimental artistic practices. It 

is a research-creation with a qualitative methodological approach, whose main objective is to 

build a bridge between choreographic practices and the interaction of movement with stimuli 

generated by sound frequencies. It seeks to establish intersections between the fields of sound 

and live arts, to expand the boundaries of choreography through the study of material relations 

and sound frequencies, and to create sensing poetics through practices that connect sonic 



9 
 

materials and other bodies. Throughout the work, the Practices of sensing were developed, 

focusing on listening, tactility, sound as a spatial and relational matter, and the contact 

between human and non-human bodies through vibrations and frequencies. Similarly, an 

installation and a performance piece called Frequencies were created, where explorations 

were guided by the Practices of sensing and by sound visualization materials. The 

experimental practices were conceived in constant dialogue with theoretical contributions 

from expanded choreography and dance, performance studies, visual culture, installation art, 

and sound studies. This process enabled the emergence of theorizations and practices that 

unfolded simultaneously through different modes of engaging with material, embodied, 

performative, and sonic relations, as well as with choreographic, installation, and visual 

compositions. 

 

Keywords: Live Arts, sound frequencies, expanded choreography, practices of sensing, 

installation 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

Tabla de contenidos 

 

I - Introducción 12 

Itinerario de mi relación con la materialidad 17 

Contexto y fundamentación 22 

 

II - Claves de investigación 32 

Expansiones de la coreografía: del humanismo a las materialidades relacionales 32 

Practicar cosas. Un modo de entender la creación 39 

Escucha y vibración: fenómenos sonoros, cuerpo colectivo y devenires de la voz 42 

 

III - Desarrollo metodológico 51 

Diseño metodológico 51 

Objetivos 51 

Con quiénes. El proceso 52 

  

IV - La investigación. Las prácticas, los materiales y las acciones 65 

Prácticas del sentir 65 

Visualización y otras materializaciones 67 

La instalación 72 

Pieza de artes vivas 77 

 

V - Consideraciones finales 84 

 

Referencias 87 

 

Apéndice A 91 

Apéndice B 99 

 

 

 

 



11 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

I 

Introducción 

 

Aunque mis trabajos de creación siempre han integrado diferentes lenguajes, entre los años 

2013 y 2015 me centré en desarrollar prácticas de relación entre sonido, luz y movimiento 

explorando la horizontalidad de estas materias. Desde esos años vengo trabajando lo que, a 

través del proceso de creación de la obra Pardo, junto con mis compañeros de proyecto y 

codirectores de la obra Santiago Turenne y Leticia Skrycky, llamamos en su momento 

“transposiciones de lenguajes” (ver Figura 1).  

 
Figura 1 

Transposición de sonido, luz y movimiento  

 

 

En ese entonces, nos inquietaba cuestionar la manera habitual en que se abordaban los 

procesos de creación, donde los distintos lenguajes –como la iluminación, la escenografía, el 

vestuario, la dramaturgia, el sonido o la coreografía– eran tratados como campos autónomos, 

aislados e incluso jerárquicos. Nos proponíamos generar una relación horizontal de los 

lenguajes y una afectación recíproca en el proceso de creación, lo cual implicaba generar 

prácticas en las que los lenguajes influyeran en la creación de unos y otros.1 En ese entonces, 

estábamos mezclando relaciones entre luz, cuerpos humanos y sonido. Ahora, yendo un poco 

más atrás, entiendo que, quizás, mis estudios en artes plásticas y visuales también tuvieron 

que ver con esa búsqueda. La de generar tráficos desde el trabajo y las experiencias con y 

1 Por ejemplo, que la iluminación no solo acompañara lo ya definido por la dramaturgia, sino que operara, 
en el proceso, en la creación del movimiento o el sonido. 

 



13 
 

entre los cuerpos de la danza hacia el vínculo con otras materialidades; y contrabandear 

experiencias desde las artes plásticas y visuales hacia el territorio de la danza.  

 Jane Bennett (2010), plantea que toda materia posee una vitalidad propia, una 

capacidad de actuar y afectar, incluso si no tiene vida biológica. Seguro que esta cualidad 

material, en ese entonces, ya me estaba empezando a mover. De hecho, parte de las preguntas 

e inquietudes que hoy mueven mi trabajo tienen su origen en ese momento: lo material, el 

vínculo entre lo humano y lo no humano,2 los límites y desbordes del cuerpo, las afectaciones 

materiales-relacionales-recíprocas; y el lugar de la coreografía en el entramado de estas 

relaciones.  

 Actuando como un sutil conector, subyace la curiosidad por el flujo de injerencia entre 

este campo de inquietud, su práctica y la creación de experiencias vitales. Mi interés continúa 

centrado en las posibilidades que emergen en el cruce de lenguajes como la materia, la luz, el 

sonido y el movimiento. Lo importante para mí es permitir el despliegue de las materialidades 

o fisicalidades y ver qué surge de esta experimentación. Es en ese proceso de exploración 

donde se revelan nuevas poéticas y relaciones.  

 Para este proyecto de investigación-creación, me he enfocado en explorar la relación 

entre movimiento y sonido, lo que me ha llevado a centrarme en la síntesis del sonido, 

específicamente en las frecuencias, y en el movimiento que este fenómeno genera: la 

vibración. 

La vibración opera como conexión entre las cosas, moviliza la materia desde lo micro 

hasta lo macro, lo tangible y lo intangible, y el sonido atraviesa la materia a través de 

vibraciones conectivas. Es a partir de esta cualidad conectiva del sonido que hablo de un tocar 

sónico que no delimita adentro/afuera, arriba/abajo. Es un tocar que atraviesa y recorre el 

cuerpo y los límites del cuerpo. Es un desborde del cuerpo en todas las direcciones. Y también 

toca sensaciones, percepciones o imaginarios. En este trabajo, aunque me centro en una 

coreografía de frecuencias de sonido, voces y otras cosas, cuando hablo de materialidades 

también hablo de imágenes, visualidades, escucha, contacto, de pensamientos, sentires, luces, 

fisicalidades, voces, vibraciones, parlantes, cables, de lo colectivo, de frecuencias, paredes, 

espacio.3 En este sentido, probablemente esta investigación abarque otras dimensiones de la 

3 Actualmente esta idea también la estoy desarrollando en el marco de la unidad académica Creación en Danza 
del Instituto de Artes Escénicas de Facultad de Artes y en la unidad curricular Danza V: Investigación 
Coreográfica de la Licenciatura en Danza Contemporánea, junto con estudiantes y docentes de dicha unidad. 
 

2 En relación con este punto, retomo nociones desarrolladas por Donna Haraway en Seguir con el problema 
(2019), donde propone una comprensión de lo humano y lo más-que-humano en la que las personas no se 
sitúan por encima de los no humanos, sino que se entremezclan con ellos –animales, máquinas, bacterias, 
ecologías–, desplazando así al sujeto humano moderno de su centralidad. 

 



14 
 

materialidad que se extienden más allá de lo físico e incluso de lo que llegamos a sentir o 

percibir.4 En las prácticas desarrolladas en el proceso de esta investigación –que me llevaron, 

por un lado, a lo que llamé Prácticas del sentir5 y, por otro, a Frecuencias, una propuesta 

instalativa y una pieza de artes vivas– han sido parte de la experiencia sensaciones, imágenes, 

memorias y asociaciones inesperadas; estos, también, materiales que forman parte del 

proceso.  

Como señala Marie Bardet (2021): 
Habría entonces una serie de gestos que se montan sobre las oposiciones binarias que consolidaban 

el edificio cartesiano, materialidades un poco extensas, un poco extendiéndose; conocimientos 

tocados/tocantes por las experiencias sensibles; tactos que tienen lugar sin tener espacio definido; 

pensamientos que no dejan intacta una materialidad del cuerpo que, antes que extensa y bien 

definida de antemano, se va extendiendo; atención a las palabras, imágenes, sensaciones, gestos, 

pieles, articulaciones, a través de las coextensiones en curso. No una única gran sustancia, sino 

inmaterialidades que se coextienden a ritmos diferentes. (p. 39) 

 En este trabajo, el gesto y el movimiento se tornan relacionales y vinculantes.  La 

escucha, el sonar y el contacto, entendidos como prácticas relacionales, trascienden lo 

meramente sensorial. Abren la posibilidad de imaginar nuevas maneras de compartir y estar 

colectivamente desde lo afectivo. En las prácticas que he desarrollado en este proceso, 

aparece el contacto a través de la vibración, y esto da, a su vez, espacio para lo múltiple. Así 

emergen cuestiones como la atención al otro y una sensibilidad construida en conjunto que 

catapulta experiencias diversas. Quizás se trate de sentir de otro modo, o de reeducar o 

reconectar con nuestros sentires.  

 En las décadas del sesenta y del setenta, la danza occidental comienza a operar desde 

regímenes sensibles que rompen las relaciones tradicionales con los lenguajes que componían 

la escena hasta el momento. Al mismo tiempo, se establece un vuelco del arte hacia lo 

transdisciplinar y hacia el desarrollo de trabajos colectivos que cruzan diferentes saberes 

artísticos. En Latinoamérica, en la danza del Sur, estos desplazamientos materiales se vieron 

profundamente atravesados por condiciones políticas específicas, marcadas por las dictaduras 

5 El concepto surge de la colaboración y tutoría del artista e investigador argentino Silvio Lang. 

4 Marie Bardet (2021), tejiendo relaciones que cuestionan el dualismo cartesiano, trae el sopesar de Jean Luc 
Nancy como una relación recíproca y discordante entre corpus y pensamiento. Nancy, en El peso de un 
pensamiento, “retoma la carta de René Descartes a Elisabeth de Bohemia del 26 de junio de 1643, en la que le 
ruega, a su buena amiga, ‘atribuirle esta materialidad al alma’. Esta ‘extensión del alma’ -así como en la unión 
que tenemos todo el día, la mayoría de los días, la mayor parte de los meses del año” (citado por Bardet, p. 52). 
Ese espacio entre pensar y pesar, según Bardet, funciona como un uppercut del dualismo; y del mismo modo la 
cinestesia, una atención táctil que llega no al límite de la piel, sino a los recovecos, fluidos y vísceras del cuerpo. 
Una tactilidad de todo el cuerpo en la que no aparece una identificación ni una distancia, sería una coextensión 
que actúa como diferencia radical (p.61-64). 

 



15 

militares, la censura y el exilio. En estos movimientos, el cruce con lo político no solo permea 

las formas estéticas, sino que condiciona la propia posibilidad de enunciación artística.  

En este sentido, aunque se van tejiendo relaciones afectadas por los intercambios y 

migraciones del momento, que se mezclan con modos de hacer europeo-estadounidenses,6 el 

giro hacia la materialidad en la danza latinoamericana adquiere otros sentidos, más ligados a 

la resistencia, al cuidado colectivo y a las prácticas de sostenimiento. Asimismo, este giro en 

la danza uruguaya y sudamericana propone otros modos de saber, sentir y hacer, en el que 

destacan artistas como Teresa Trujillo, Graciela Figueroa o Teresa Vila, quienes supieron 

transitar entre diferentes disciplinas, como las artes visuales, la danza y la performance y dar 

lugar a diversas experiencias estético-político-materiales.7 En el caso específico de Uruguay, 

este proceso de apertura hacia lo transdisciplinario o al cruce entre diferentes lenguajes 

artísticos no queda relegado al plano discursivo, sino que se ve reflejado en los modos 

concretos de producción. 

En los últimos diez años, a partir de lecturas, experimentaciones y conversaciones e 

intercambios con diferentes artistas y amigos, el concepto de lo coreográfico ha ido tomando 

espesor en mis trabajos, adoptando distintas formas y permitiéndome abordarlo desde 

múltiples perspectivas, tanto para su conceptualización como para la creación y abordaje en 

espacios de enseñanza. Algunos de estos intercambios han sido conversaciones con Ayara 

Hernández, Rodolfo Opazo y Magdalena Leite sobre las implicancias de los desbordes 

materiales y su vínculo con la coreografía expandida, o lo que los artistas del Sur podemos 

llamar coreografía experimental y lo que en este trabajo también llamaré coreografía 

material. He mantenido conversaciones con Lucía Naser y Silvio Lang sobre la coreografía de 

acá, la del Sur, la sudaca, o sobre la relación con la historia, una posibilidad de multiplicación 

de gestos y rupturas que reconfiguran las condiciones materiales, políticas y epistemológicas 

del campo. Y con Lucía Yáñez sobre la condición abierta del estado actual de lo coreográfico, 

un territorio que me interesa pensarlo en discusión.   

Aunque en este trabajo paso por historias que me ayudaron a pensar algunos 

entrelazamientos conceptuales y relaciones que tejen la investigación y el campo de estudio 

7 La teórica y curadora Elisa Pérez Buchelli, en su libro Arte y política. Mujeres artistas y artes de acción en los 
sesenta y setenta (2019) desarrolla un estudio de la obra y vida de estas tres artistas. 

6 En Europa y Estados Unidos, desde ciertos modos y éticas de creación, los cruces transdisciplinarios entre 
artistas visuales, sonoros, escénicos y performáticos comenzaron a consolidarse como formas de 
experimentación. Luego de la Segunda Guerra Mundial, el coreógrafo Merce Cunningham produjo un gesto 
radical en la materialidad de la danza, marcando un distanciamiento deliberado respecto a las lógicas de la 
representación y la expresión características de la danza moderna. Este desplazamiento –en colaboración con 
figuras clave como John Cage y Nam June Paik– implicó la incorporación del azar, la abstracción y la 
indeterminación como elementos constitutivos de lo coreográfico.



16 
 

de lo coreográfico en sí, las preguntas sobre cuáles son las posibilidades de lo coreográfico o, 

más bien, qué traen los saberes coreográficos al contexto actual, o cuáles son las prácticas 

coreográficas que necesitamos desarrollar son algunas de las cuestiones que me han hecho 

adentrarme más y más en este territorio.  

 En este sentido, como dije antes, me resulta importante mencionar que la coreografía, 

como toda área de conocimiento, se va revisando y transformando constantemente; pareciera 

que el actual es un momento ávido de discusión sobre el campo. La coreografía, como área 

disciplinar en su origen en el siglo XVII, emerge en un contexto humanista. Se ocupa de las 

relaciones de movimiento de cuerpos humanos, sus formas y sentidos. Sus conocimientos se 

capitalizan como forma de poder, en un momento de institucionalización del arte influenciado 

por el racionalismo y el pensamiento único. Estudia secuencias de movimientos en tiempo y 

espacio y abarca sus sentidos sociales, religiosos y políticos. Estas características se han 

desarrollado profundamente en formas piramidales, jerárquicas y patriarcales y, aunque sus 

modos han sido cuestionados desde el campo experimental de la danza –atravesado también 

por saberes colonizados, también marcados por componentes de clase y tensionados por los 

feminismos y otras luchas sociales que cuestionan sus sentidos, formas de transmisión y 

modos de legitimación–, siguen necesitando ser movidos y nutridos para dar lugar a nuevas 

perspectivas éticas de creación.  

 En este proyecto, me interesa tomar la práctica de lo coreográfico como posibilidad 

hacia lo contingente; lo coreográfico como la organización de relaciones humanas y más que 

humanas que dan lugar a un evento. No busco generar fenómenos que den resultados, sino 

que creo dispositivos o prácticas para explorar justamente lo que se revela con cada cosa 

explorada y, a partir de ahí, obtener materiales que se ponen en común. Trabajo lo 

coreográfico desde una perspectiva experimental, expandida y material como posibilidad para 

habilitar relaciones, intensidades, volúmenes, aceleraciones y desaceleraciones. Esto puede 

provocar sentidos, imágenes o imaginarios –más allá de la cosa en sí– según la persona que lo 

habite. En suma, este trabajo no puede ser visto como un producto, es la acumulación de 

experimentos y ediciones que facilitan unas posibilidades de experiencias y sentidos. Una 

ontología relacional de experiencias vivenciales múltiples.   

 Al mismo tiempo, como comenté más arriba, desde hace años, y a través de mis 

trabajos de creación, he pensado la coreografía como la posibilidad de relacionar materiales, 

un contenedor de experiencias; por ello, entiendo el desborde de lo coreográfico no solo desde 

lo interdisciplinar, sino abarcando lo transdisciplinar y lo vivo en cuanto relaciones que se 

abren desde lo humano y más que humano. Autores como André Lepecki o Daniel Kairoz han 

 



17 

reflexionado sobre los nuevos modos de producción coreográfica y las transformaciones en 

las relaciones dentro de la composición. A partir de estas perspectivas, se abren dos líneas de 

interpretación asociadas a este proyecto. Por un lado, la idea de que la coreografía puede 

contribuir a otros campos de conocimiento más allá de su marco disciplinar, y que su 

articulación con lo transdisciplinar permite explorar nuevas formas de ensamblaje 

experiencial. Y por otro, la noción de que la coreografía no depende exclusivamente del 

ámbito tradicional con el que ha sido vinculada: la danza. 

En este proyecto, elegí usar las frecuencias de sonido como material principal. Las 

frecuencias no solo son materia, sino que atraviesan otras materias, las hacen vibrar, son 

movimiento en un rango amplísimo, mueven y se mueven a escalas micro y macro. Se sabe 

que las frecuencias de sonido son utilizadas en la cultura occidental y en la oriental con 

numerosos fines: congregar, sanar, cantar, atraer, controlar, ahuyentar y más. En esta 

investigación-creación se despliegan relaciones entre frecuencias, el cuerpo y la voz, 

fenómenos acústicos del sonido, prácticas relacionales, corporales e interrelaciones 

materiales. 

En la primera parte del trabajo, se expondrán las circunstancias que dieron lugar a la 

creación de este proyecto. En la segunda, compartiré los pensamientos e ideas claves desde 

donde este se desarrolla, así como ciertas relaciones históricas a las que entiendo que hay que 

prestar atención y que me ayudaron a pensar diferentes recorridos por los abordajes de la 

investigación y los conceptos planteados. En la tercera parte, describiré los distintos focos, 

metodologías y contextos de trabajo que hicieron parte de la investigación. En la cuarta parte, 

detallaré las diferentes prácticas desarrolladas para abordar las articulaciones entre cuerpos, 

materialidades y frecuencias de sonido que abarca esta investigación. Estas prácticas, en las 

diferentes etapas, se convirtieron en una forma de procesar, experimentar e investigar; y 

asimismo se desarrollaron como forma de pensamiento y acontecimiento estético. Por último, 

espero que este proceso de investigación-creación, sus recorridos y metodologías sirvan para 

visualizar abordajes de lo coreográfico como campo de saber que amplía los modos y 

alternativas de estar juntos.  

Itinerario de mi relación con la materialidad 

En la obra Pardo, que codirigí con Leticia Skrycky y Santiago Turenne en 2015 (Figura 2), lo 

que en principio surgió como una necesidad metodológica y ético-estética de romper con la 

división que generalmente se da en la creación escénica entre los lenguajes (iluminación, 



18 
 

escenografía, coreografía, dramaturgia o más) y los roles (iluminador, coreógrafo, 

escenógrafo, etc.) terminó siendo el foco poético del trabajo. Tradicionalmente, en los 

procesos de creación escénica, los lenguajes vinculados a lo que llamamos “lo técnico” se 

integran solo cuando el trabajo conceptual, la idea inicial o la experimentación que dan forma 

al proceso ya están considerablemente avanzados. Es habitual escuchar que la luz se utiliza 

para adornar o iluminar lo que ocurre en escena, o que el sonido se destina a ambientar, 

otorgar sentido simbólico u orientar la representación. Sin embargo, este enfoque limita el 

potencial de estos lenguajes, relegándolos a ser meros acompañantes, en lugar de explorarlos 

como elementos que afectan intrínsecamente el proceso creativo. 

 En Pardo trabajamos la luz, el sonido y el movimiento como materias afectivas y 

desde la experimentación simultánea y poética con estos materiales, entramos en un proceso 

de desjerarquización y de investigación en el que ellos se fueron mezclando y cruzando. El 

trabajo se centró en desarrollar prácticas que hicieran aparecer diferentes relaciones y 

despliegues de los materiales. Al principio, trabajamos sobre la idea de transposición, 

entendiendo que ciertas características o comportamientos podrían ser traspasados de un 

lenguaje a otro, pero enseguida este trabajo fue mezclando afectaciones poéticas y ya no se 

trató de aplicar una única metodología, sino que la pieza fue surgiendo materialmente desde la 

mezcla y entrecruzamiento de los diferentes lenguajes que la compusieron. 

 

Figura 2 

Pardo (2015). Dirección de Leticia Skrycky, Santiago Turenne y Vera Garat 

 

 



19 
 

Nuestra siguiente pieza, Entre, fue estrenada en 2017 (Figura 3). Para esto tomamos la 

decisión de continuar, entre otras cosas, investigando sobre la transposición de lenguajes. Tras 

varios meses de exploración, desembocamos en una obra que tiene un fuerte foco en la 

energética del movimiento de los cuerpos y del sonido; intensidades que atraviesan el espacio 

y mueven a la gente que lo habita. El proceso derivó en un trabajo profundo de estudio de 

relaciones entre sonido y movimiento, del vínculo entre materia (varias cuerdas y un nailon 

negro de 8 m x 50 m) y acción, pasando de una acción de tres performers a otra colectiva en 

la que se sumaba el público. En notas personales sobre la obra, señalaba lo siguiente: 
Durante la performance se va dando una transición [en la que el público pasa de tener un rol de 

espectador a generar una acción colectiva]. En la primera parte de la pieza, se propone un espacio 

compartido en el que el sonido y el movimiento (en tonos altos, vibrátiles y activos) 

progresivamente van invitando y contagiando a los espectadores … una especie de invitación 

kinestésica a través del movimiento y el sonido. Una reverberación contagiosa y ambigua. Cuando 

el público llega, es invitado a entrar al espacio escénico y a moverse libremente según lo desee. ... 

Progresivamente, en el correr de la obra, se volverá a modificar esta relación hacia una instancia en 

la que el público es parte activa de ella ...  y los intérpretes se pierden entre el público hasta borrar 

definitivamente esta relación. Esto se da a través de la manipulación de un gran nailon de color 

negro de 60 x 25 m; los espectadores lo toman, lo trasladan, se tapan ... y va ganando más lugar la 

acción colectiva. Una acción que, por la dimensión del nailon, no se sabe ni dónde empieza ni 

dónde termina, ni quién o qué la inicia. ... La composición coreográfica pasará a estar en la 

complejidad de las decisiones colectivas y en un devenir que ya no se va a poder determinar. ... La 

propuesta estética, hacia el final de la obra, propone bucear en la indeterminación formal y 

adentrarse en el devenir del acontecimiento propio. ... El diseño se traslada a la correspondencia 

desjerarquizada de los cuerpos y el nailon, el movimiento se crea entre la manipulación y el 

descontrol de la materia, la composición pasa a estar en los elementos que conforman ese tiempo 

compartido, en los sonidos que se corren de la correspondencia con los acontecimientos que 

suceden, en el desfase y superposición inaprensible de lo que se escucha. Entramos en un universo 

perceptivo y en un cuerpo colectivo y vibrátil.  

 
Figura 3 

Entre (2017). Dirección de Leticia Skrycky, Santiago Turenne y Vera Garat 

 

 



20 
 

Si reviso otros trabajos personales que hayan estado en los bordes de esta temática, 

tengo que mencionar la creación de la obra Desde (2012), dirigida junto con Tamara Gómez y 

Lucía Valeta (Figura 4). En esta obra estábamos las tres performers vibrando durante 

50 minutos. También usábamos un gran nailon de 6 x 14 m, solo que el foco no estaba ni en la 

transposición de lenguajes ni en la vibración del sonido. Lo que en este trabajo buscábamos 

era abordar lo que llamamos “la permanencia de los estados”. Sin duda que tanto la decisión 

del tratamiento material del cuerpo humano como el movimiento de vibración y permanencia 

física fueron un antecedente en mis procesos de creación. 

 
Figura 4  

Desde (2012). Dirección de Tamara Gómez, Lucía Valeta y Vera Garat. Invitada Amaranta Velarde. 

 

 

 En la obra Lo grabado en una superficie (2018), creada seis años después de Desde, 

junto con Tamara Gómez y Natalia Viroga hablamos de la idea de desobjetivar el cuerpo, 

pero, esta vez, a través de la exploración de un cuerpo deseante y materialmente blando, 

agujereado y desbordado (Figura 5). Sobre esto reflexiono en Apuntes sobre el proceso de 

investigación Vasta en el laboratorio Être et Jouer (2021): 
Hablamos de multidireccionalidad del cuerpo, de cuerpo anguloso, de marchas arrítmicas, torpes y 

urgentes para diluir la imagen que fija la presencia del cuerpo y lograr desobjetivar el cuerpo de 

mujer (en este caso, éramos tres mujeres desnudas). Ligado a estas cuestiones aparecieron los 

 



21 
 

fluidos, los agujeros del cuerpo, las entradas y salidas de líquidos y lo erótico. Se pasó por modos 

de estar toscos, chorreantes, asquerosos, deseantes, de cuerpos agotados, de cuerpos en estado 

encarnado (por ejemplo, por estar temblando durante 10 minutos sin parar). ... Otro aspecto 

conectado con este asunto que apareció muy fuertemente fue el desborde del cuerpo en múltiples 

direcciones. (2021, p. 6) 

 

Figura 5 

Lo grabado en una superficie (2018). Dirección de Tamara Gómez, Natalia Viroga y Vera Garat 

 

 

Indudablemente, esta cualidad del cuerpo humano –sus cavidades, sus materialidades 

y sus expansiones–, así como el tratamiento del cuerpo desbordado, está estrechamente 

relacionada con la vibración, aspecto que continué trabajando en esta investigación a través de 

la emisión de frecuencias de sonido, a partir del 2019, un año después de estrenar Lo grabado 

en una superficie.  

A lo largo del proceso de investigación-creación iniciado ese año, se desencadenaron 

varias preguntas que ampliaron el recorrido que se venía dando y complejizaron cuestiones 

que ya estaban entrelazándose en trabajos anteriores. Los nuevos contextos de creación que 

fui configurando, en instancias que describiré más adelante, como las obras Vasta (2021) y 

Bel (2022) y el montaje en Giessen (2022), entre otros talleres y residencias puntuales, fueron 

fundamentales para continuar con la investigación. Estos procesos abordaron aspectos que 

 



22 
 

abarcan relaciones entre sonido, voz, cuerpo e imagen y, con ello, las dimensiones de lo 

espacial, lo material, la escucha y lo táctil. Se desarrollaron asimismo indagaciones poéticas y 

reflexiones sobre las prácticas artísticas en artes vivas y la coreografía como campo de saber, 

que abarca dimensiones de lo humano y lo más que humano.  

 Es así como, en este proceso de investigación-creación propio a partir de la emisión de 

frecuencias de sonido, se busca explorar relaciones entre vibración, sonido, espacio y 

movimiento para, por un lado, crear obra y, por otro, volver disponibles prácticas que sirvan 

para seguir generando puentes transdisciplinares que amplíen la noción del campo de lo 

coreográfico. Este proyecto aborda dimensiones de lo coreográfico como campo expandido en 

procura de habilitar y fortalecer esta área de conocimiento y su vínculo con otros campos del 

saber. Dicho de otro modo: tiene como propósito básico ampliar las comprensiones de lo 

corporal-material y lo coreográfico, en diálogo con los cambios epistemológicos y 

transdisciplinares que impactan en el contexto artístico actual y, en particular, de la Facultad 

de Artes de la Universidad de la República (Udelar). 

 

Contexto y fundamentación  
 

En Uruguay es muy escaso el material de investigación académica desde las artes vivas con 

foco en coreografía expandida, e inexistente con este enfoque volcado al vínculo con el 

sonido. La Licenciatura en Danza Contemporánea de la Facultad de Artes de la Udelar se creó 

en 2018; desde el 2015, existe la formación docente en Danza en el Instituro de Profesores 

Artigas y, desde el 2014, la División Danza Contemporánea del SODRE. El hecho de que no 

se encuentren textos que ahonden en las temáticas mencionadas indudablemente se debe a 

esta tan reciente integración de esta área de conocimiento al ámbito académico, así como a las 

condiciones dadas para el desarrollo de la investigación en danza en el contexto local. Sin 

embargo, desde la creación artística sí existen varios proyectos que, en el último tiempo, se 

han preocupado por trabajar la coreografía descentrándola de sus usos tradicionales; y que 

toman el concepto de coreografía expandida para desarrollar metodologías para crear o 

enmarcar sus trabajos.  

 Aunque se puede decir que la coreografía expandida se asocia a corrientes que 

surgieron en el arte contemporáneo desde un pensamiento occidental, en Estados Unidos y 

Europa,8 es un debate que está aún abierto y que, en el contexto uruguayo y sudamericano, se 

8 Véase La escultura en el campo expandido de Rosalind Krauss (1979), que describe cómo la escultura se 
desplaza de su definición tradicional hacia una práctica que abarca diversas formas y medios. Asimismo, este 

 



23 

complejiza cargándose de un trasfondo político y social (como ha sucedido, en general, con 

las corrientes latinoamericanas del arte y el activismo social histórico sudamericano) haciendo 

de estos modos de trabajo algo particular.  

Hoy en día, la coreografía en el campo expandido –o lo que en el Sur llamamos 

coreografía experimental, o lo que en este trabajo llamaría coreografía material– es un 

terreno que habilita a enlazar preguntas sobre el contexto, a practicar las éticas que se 

emplean en los procesos y a discutir sobre los usos de los cuerpos y sus concepciones, sobre 

las relaciones entre las personas que asisten a ver las obras, las interrelaciones entre lo 

material y lo inmaterial, la pertinencia o coherencia de las propuestas con el momento 

presente, entre otros muchos aspectos. Con estos debates críticos se resitúa el campo de 

conocimiento y se le devuelve su carácter vivo, su fuerza de creación y sus posibilidades en 

un sentido procesual y transformador.   

Haciendo un recorte y concentrándome en el campo local, primero mencionaré 

brevemente el trabajo de algunos artistas que, de un tiempo a esta parte, abren la discusión de 

lo coreográfico. Por otro lado, mencionaré creadores de otras latitudes que ahondan, a través 

de sus obras escénicas, diferentes relaciones materiales que se vinculan al territorio de esta 

investigación; por ejemplo, en el abordaje de la vibración o el uso de la voz y el sonido desde 

el cuerpo. Y, por último, me referiré a otros artistas especialistas del sonido que resultan 

referentes de este campo de investigación.   

Para empezar, quiero nombrar a los artistas uruguayos Magdalena Leite y Aníbal 

Conde, quienes se apoyan, para varios de sus trabajos, en la discusión sobre la coreografía 

expandida. Videoclip (2016), por ejemplo, según los creadores, “se trata de una página web 

(esta es la coreografía) en donde el usuario encontrará las herramientas para apropiarse de un 

material coreográfico, en este caso, coreografías y danzas de videoclips”.9 También en 

formato web y procesada de forma remota, entre 2020 y 2021, en codirección con las artistas 

Tamara Gómez (Uruguay), Carolina Minozzi y Patrícia Árabe (Brasil), creamos 

Transposiciones, un proceso de creación y una pieza coreográfica que buscó poner en relación 

las prácticas artísticas en las que veníamos trabajando juntas desde hacía varios años. El sitio 

se puede recorrer como una galería de experiencias sensorioaudiovisuales.10 Por otro lado, el 

10 Ver https://transposicoes.web.app/ficha-tecnica. El equipo de Transposiciones estuvo conformado por las 
directoras ya mencionadas, que trabajaron junto con Carolina Goulart y Hedra Rockenbach, de Brasil, Rodolfo 
Opazo, de Chile, y Lucía Yáñez y Santiago Garat, de Uruguay. En la segunda edición del proyecto –que consistió 
en una instalación performática presentada en las Oficinas Culturales Oswaldo de Andrade, en San Pablo, Brasil, 
en el año 2023– trabajamos junto con Carolina Guerra, de Uruguay. 

9 Disponible en https://cargocollective.com/videoclip/Proyecto-Original

campo expandido no se limita a la escultura, sino que incluye otras prácticas artísticas que antes se 
consideraban ajenas a ella. 



24 
 

colectivo La Liga Tensa, integrado por las artistas Carolina Guerra y Lucía Naser de Uruguay, 

Nadia Lartigue, Esthel Vogrig y Juan Francisco Maldonado de México, desde el 2015 se 

enfoca en el estudio de movilizaciones de protesta a partir de una perspectiva coreográfica. 

Sus procesos han desembocado en espacios de discusión, exposiciones, publicaciones y 

charlas. Del mismo modo, inspirado en el libro The Swedish Dance History, en 2015 se creó 

El libro de la danza uruguaya, trabajo que coordiné junto con las uruguayas Carolina Guerra 

y Lucía Naser. Este proyecto, publicado por la editorial Hum, recopila textos sobre la danza 

uruguaya de cientos de colaboradores que enviaron sus aportes por convocatoria abierta. Estos 

textos, por decisión curatorial, fueron editados en el orden en que fueron recibidos. El libro 

fue creado como “una coreografía construida colaborativamente”.  

 Por otro lado y yendo más específicamente a artistas u obras que trabajan enfocándose 

en el despliegue de diferentes relaciones materiales –además de los ya mencionados en este 

texto con las obras Pardo (2015) y Entre (2017), antecedentes personales creados con 

Santiago Turenne y Leticia Skrycky–, es importante nombrar el trabajo del colectivo 

Hormigonera (2017), integrado por los diseñadores, artistas visuales y sonoros uruguayos 

Erika Del Pino, Fabrizio Rossi, Juan Manuel Ruétalo, Leticia Skrycky y Santiago Rodríguez 

Tricot, quienes, influenciados por la Composición en tiempo real del coreógrafo portugués 

João Fiadeiro, despliegan un sinnúmero de prácticas y dispositivos de escucha y 

relacionamiento material. Del mismo modo –y más estrechamente ligados a esta investigación 

por sus abordajes vinculados a lo sonoro–, me gustaría destacar los trabajos de Leticia 

Skrycky Las lámparas (2023), la colaboración de Santiago Rodríguez Tricot y la portuguesa 

Sara Vieira Marques [finisˈtɛrra̝] Undoing Listening (2024) y de los uruguayos Carolina 

Besuievsky y Fabricio Rossi Medidas y distancias (2021).  

A través de sus investigaciones, en los últimos años, estos artistas también se han 

centrado en generar piezas sensibles desde el encuentro entre la materia del sonido, el cuerpo 

y el espacio. En el caso de Medidas y distancias (que forma parte del proyecto Arquitecturas 

Invisibles, de Besuievsky), la obra se enfoca en el estudio de geografías sonoras a través del 

encuentro entre frecuencias de sonido y determinadas arquitecturas. Las lámparas, que según 

la autora se entiende como una “coreografía eléctrica que busca agudizar la escucha”, se 

centra en las relaciones que se dan entre el elemento de las lámparas, sus cualidades 

materiales y la corriente eléctrica como fuerza que activa el sonido. [finisˈtɛrra̝] Undoing 

Listening (Figura 6) es una instalación-performance que, en palabras de su directora, “propone 

deshacer y sistematizar la escucha para ampliar sus posibilidades”. Esta pieza es parte del 

grupo de estudio portugués Grupo Exploratorio de Prácticas Sonoras, quienes investigan 

 



25 
 

sobre lo que llaman prácticas aurales, invisibles e impalpables, preguntándose cómo estas 

“pueden contribuir para recuperar los medios de imaginación y de producción del devenir”, 

otra vez en palabras de Vieira Marques. 

Figura 6  

[finisˈtɛrra̝] Undoing Listening (2024). Dirección de Sara Vieira Marques. Foto: Nacho Correa  

 

 

Es razonable pensar que la danza contemporánea experimental viene trabajando con la 

vibración desde hace varias décadas; pero cabe destacar que, en los años 2000, surge una clara 

tendencia a trabajar con determinados estados del cuerpo o a evocar determinadas energías 

que se podrían asociar a esta cualidad física. En numerosas piezas de principios de los 2000, 

se trabaja con la insistencia en cierto movimiento y, desde ahí, se busca llegar a determinados 

estados. Se han visto obras que parten del sostener o de la permanencia de determinada 

fisicalidad, como vibrar, saltar, girar, rebotar, etc. Bajo este enfoque, quisiera volver a 

nombrar nuestra obra Desde (2012). Así mismo, casualmente, esta pieza dialogó de manera 

muy estrecha con Over (2015) del Colectivo Qualquer, conformado por los artistas Ibon 

Salvador, de Bilbao, y Luciana Chieregati, de Brasil; y con Resistir (2016), de la artista 

uruguaya Tamara Cubas. En estas tres obras se trabaja la permanencia en el rebote, llegándose 

 



26 
 

a alcanzar un estado de transformación del cuerpo a partir del devenir de esa insistencia.11 Sin 

embargo, la diferencia entre estas obras y el trabajo de investigación Frecuencias (2025), del 

que hablaré más adelante, es que en esas obras prevalece la búsqueda de la permanencia de 

determinados movimientos del cuerpo y desde ahí surgen otros estados, otras imágenes y 

otras experiencias; se develan transformaciones a partir del sostener y permanecer tal o cual 

fisicalidad. En Frecuencias, en cambio, es a través de la voz y de la emisión de sonido que se 

llega, como consecuencia, a unos estados físicos; la voz surge desde y provoca una vibración. 

Al mismo tiempo, los cuerpos están atravesados por las ondas sonoras que emiten los demás 

dispositivos y personas (a escalas mínimas, imperceptibles, y a gran escala); desde ahí surge 

una transformación.  

 Continuando con el tema de la vibración, por un lado, quiero mencionar la obra 

Permanecer (2016) de Tamara Cubas. En esta, el público puede entrar uno a uno y 

permanecer en un piso cubierto de carbón que tiene la particularidad de temblar, activado por 

motores distribuidos debajo de la tarima. Ampliando la observación al campo regional, 

encontramos que también en 2016 se estrenó la obra Gong, de la coreógrafa chilena Javiera 

Peón-Veiga. En esta obra, como explica la directora, se “busca generar un microclima, un 

paisaje sin un horizonte, un espacio de disolución de límites. … La obra explora el potencial 

de afección del sonido sobre la fisiología y composición del cuerpo”.12 En ella se invita al 

público a presenciar diferentes sesiones del instrumento de percusión chino gong, cuyos 

sonidos milenarios se usan para conducir a poderosos niveles de meditación. Unos años 

después, Peón-Veiga realizó el proyecto Afectos sonoros (2018), en donde, según la autora, 

“el sonido es el performer y vehículo de la experiencia, el que conecta los cuerpos con lo que 

existe entre, con la continuidad de la materia, con el movimiento que va más allá del cuerpo 

individual”,13 aspectos centrales para esta investigación. Tomar el sonido como transporte, 

como conector y como experiencia y, al mismo tiempo, pensarlo como una de las materias 

centrales del trabajo refleja una intención de desjerarquización del cuerpo humano puesto en 

el centro de lo coreográfico.  

 Desde otro punto de vista y enfocándome en el uso de la voz o la emisión de sonido 

desde el cuerpo, aspecto que también atraviesa esta investigación, quiero mencionar el trabajo 

13 Tomado de la descripción de la obra en el sitio web de Antonia Peón-Veiga: 
https://antoniapeon-veiga.cl/proyectos/afectos-sonoros/ 

12 Tomado de la descripción de la obra en el sitio web de Antonia Peón-Veiga: 
https://antoniapeon-veiga.cl/proyectos/gong-1/ 

11 Otra obra no uruguaya, pero que circuló en nuestro país por esos años y que trabajaba con la insistencia fue 
What they are instead of de los artistas alemanes Jared Gradinger y Angela Schubot, presentada en el Festival 
Internacional de Danza Contemporánea de Uruguay FIDCU, 2012. 

 



27 
 

de la artista portuguesa Ana Trincao Aletheia (2010). El nombre de la obra retoma un 

concepto tratado a principios del siglo XX por Martin Heidegger, en su libro Ser y tiempo 

(2022), que trae la idea de sacar algo de lo invisible; en este caso, se trata de develar el propio 

sonido del cuerpo, amplificado en tiempo real por un parlante envuelto en papel colocado en 

medio de la escena, hasta que el papel se rompe (ver Figura 7). Volviendo al Sur, la artista 

brasilera Michelle Moura plantea, en su obra Fole (2013), un movimiento “de expulsión”. En 

sus palabras: “El deseo es salir de ti mismo. La respiración acelerada es la acción que 

enciende el acontecimiento de un baile generativo: movimiento que produce aire, que produce 

sonido”. Unos años más tarde, Bea Sano y Eduardo Fukushima, también de Brasil, crean 

Território Corpo Voz - O que mancha (2020), una obra en la que van grabando los sonidos 

que producen sus cuerpos en movimiento generando un ambiente sonoro acumulativo, que se 

va poniendo en relación con el espacio. Esto genera una confusión entre lo que se entiende 

como voz que sale de los cuerpos y las voces que salen de los parlantes. En el trabajo del 

cruce de lo performático y lo sonoro, podría mencionar desde a Jonathan Burrows y el 

compositor Matteo Fargion hasta a las referentes Laurie Anderson o Meredith Monk. 

 
Figura 7 

Aletheia (2010). Dirección de Ana Trincao 

 

 

 



28 
 

Dada la naturaleza del tema de investigación, resulta pertinente referenciar 

antecedentes en creación sonora. Desde el campo de la música hay numerosos artistas que 

trabajan específicamente con frecuencias y experiencias performáticas o somáticas, artistas 

que estudian la escucha como campo sensible de profundización. Una gran exponente de este 

trabajo, que ha estado presente en el proceso de esta investigación, es Pauline Oliveros y su 

concepto de Deep Listening, referente clave de la música experimental de los años sesenta y 

setenta.14 Asimismo, se destaca la compositora francesa Éliane Radigue y sus “islas 

resonantes”’(L'île re-sonante, 2005), obras compuestas generalmente con un solo sintetizador, 

o el anterior desarrollo de la música concreta y el trabajo de Pierre Schaeffer y Pierre Henry 

en los años cuarenta. Más adelante, destaca la aparición del término “paisaje sonoro”, 

acuñado por el canadiense Raymond Murray Schafer, o el trabajo del futurista Luigi Russolo, 

quien ya había propuesto en su manifiesto “El arte de los ruidos”, en 1913, una fusión entre 

sonido, artes visuales y tecnología. También existe una tradición de la descomposición del 

sonido o de la composición a través de scores, en donde se destaca John Cage, quien, desde 

sus estudios de sonido, música aleatoria, silencio y electrónica, recorrió junto a artistas como 

Merce Cunningham y Num June Paik territorios rupturistas, transformadores y 

transdisciplinarios para el campo del sonido y la danza. Por otra parte, cabe recordar al artista 

estadounidense Alvin Lucier y su estudio de la música experimental, acústica y electrónica. 

Su composición I am sitting in a room (1969)15 es una clara exposición de la distorsión de 

sonido en el encuentro y superposición de ondas en el espacio. La pieza muestra cómo las 

propiedades acústicas del espacio modifican y transforman el sonido mediante la 

superposición de ondas y resonancias. 

 Pero volviendo a nuestro territorio, quiero mencionar la investigación del escultor 

alemán residente en Uruguay Lukas Kühne, quien junto a Fabrice Lengronne viene 

impulsando desde hace varias décadas movimientos de estudio del sonido en nuestro país. 

Además de sus creaciones artísticas, que mezclan desde la escultura, el espacio y la 

experimentación sonora hasta la poesía y la instalación, según narra Francisco Tomsich 

(2021), gracias a apuntes que él mismo tenía de esa época, Lukas Kühne inicia el espacio de 

experimentación Quitapenas nombrándolo de esta manera: “Klangkunst, arte sonoro, Forma y 

Sonido” (p.15). Según Tomsich, en 2005, con la llegada de Kühne a Uruguay –y con la 

15 Se puede escuchar esta obra en https://www.youtube.com/watch?v=fAxHlLK3Oyk 

14 Pauline Oliveros (Estados Unidos, 1932-2016) fue una compositora, acordeonista y figura central en el 
desarrollo de la música electrónica de la posguerra, creadora de Deep Listening (o escucha profunda, en 
español), una práctica que busca activar y mejorar las capacidades de escucha y sonido para ponerlas en 
relación con otros. 

 



29 

intención de cruzar los campos de sonido de la Escuela Universitaria de Música (EUM) y del 

Instituto Escuela Nacional de Bellas Artes–, se creó este espacio de experimentación y 

creación que iba a mover y ensanchar el territorio y estudio de la música experimental en 

Uruguay hasta el día de hoy.  Sin dudas, este ha sido un espacio de creación, enseñanza y 

experimentación para el cruce transdisciplinario y el encuentro con lo sonoro que marca las 

particularidades del hacer artístico-sonoro de Montevideo. El antiguo bar Quitapenas 

(Figura 8) transformado fue alojando, proceso tras proceso, la experimentación de estudiantes 

y artistas de este y otros territorios. El argentino Nicolás Varchausky, en la introducción al 

libro Forma y sonido. Quince años de arte sonoro en el Uruguay (2021), lo traduce de la 

siguiente manera: 
La experiencia del taller suele generar primero el extrañamiento de los territorios establecidos para 

luego proponer y posibilitar sus fugas transformadoras. En todo caso, la cuenca rioplatense del arte 

sonoro parece nutrirse de corrientes que alejan el sonido del sedimento acumulado por la matriz 

musical atravesando el delta que todo lo bifurca, lo mezcla, lo multiplica, lo diversifica, lo inquieta 

y lo desvía hacia el mar abierto de la incertidumbre y la curiosidad. (p. 11) 

Según la artista Juanita Fernández, en los comienzos del espacio se pasaban horas de 

charlas y experimentación que eran, para el contexto, una propuesta nueva y transformadora. 

Recuerdo bien haber estado allí en esos tiempos, tomando, entre otras, clases de percusión con 

Jorge Camiruaga y pasando la audición para entrar en el Plan Piloto de Danza 

Contemporánea, en ese momento dependiente de la EUM de la futura Facultad de Artes. 

Figura 8 

Quitapenas

Nota. Imagen del libro Forma y sonido. 

Quince años de arte sonoro en el Uruguay 

(Kühne y Lengronne, 2021)



30 
 

 En suma, desde el 2005 hasta hoy, se han desarrollado desde actividades puntuales, 

conciertos, charlas y cursos hasta las sucesivas ediciones del Festival Monteaudio. También 

varias exposiciones que reunieron a numerosos estudiantes y artistas del sonido, la 

performance, la danza y las artes plásticas, como la exposición “Forma y sonido”, realizada en 

2005, o las siguientes “Espacio y frecuencia, la sensación visual del sonido” (2006, en el 

Museo Nacional de Artes Visuales), “Rumbo al ruido” (2007, en el Museo de Arte 

Precolombino e Indígena) y más.16 

En la danza contemporánea, espacios como este –así como otras plataformas 

autónomas uruguayas de intercambio latinoamericano e internacional y las iniciativas de 

artistas independientes acompañadas por nuevos apoyos estatales– han propiciado un cambio 

significativo en la relación del contexto nacional con el internacional, a partir de los años 

2000.17 Estas décadas de creciente internacionalización, sin duda, me han influenciado. El 

haber vivido estos momentos, combinado con mis formaciones en danza y artes plásticas y 

visuales, mi interés por lo sonoro, así como mi trabajo en la Licenciatura en Danza 

Contemporánea de la Facultad de Artes y la reciente experiencia de la pandemia me han 

llevado a centrar mi interés e investigación aún más en lo sensorial, en el encuentro y la 

experimentación sensible de lo humano y lo más que humano. 

 

 

 

 

 

 

 

17 Hoy en día, la sostenibilidad de la producción artística independiente sigue siendo precaria. Las plataformas 
que florecieron en las primeras décadas de los 2000, gracias a nuevas políticas públicas, actualmente se 
mantienen con un fuerte trabajo de autogestión y con muy pocos apoyos y reconocimientos estatales. 

16 Más información sobre el festival y las exposiciones puede encontrarse en: http://www.formaysonido.org/ 

 



31 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



32 
 

II 

Claves de investigación 

Si tuviéramos que incluir verdaderamente el cielo y las estrellas como elementos dramatúrgicos 

(no solo como utilería o como fondos pintados), tendríamos que comenzar a escribir manifiestos 

para un teatro basado en interrelaciones cósmicas que incluyeran a la materia subatómica y a la 

no-materia, y a las entidades, escalas y temporalidades que escapan completamente a la 

comprensión humana. En resumen, deberíamos declarar tristemente obsoleta a la tradición 

humanista que todavía sostiene al teatro occidental y sus dramaturgias demasiado humanas.  

Augusto Corrieri, La piedra, la mariposa, la luna y la nube  

 

Expansiones de la coreografía: del humanismo a las materialidades relacionales 
 

Más allá del origen renacentista de inspiración en la Grecia clásica, el humanismo occidental 

basó la identidad moderna en la metafísica de la subjetividad, caracterizándose por un 

pensar-hacer desde esa subjetividad humana (cogito cartesiano) como centro de “producción 

de mundo”, a través del logos (palabra-razón) como foco principal de su ser y de su hacer 

dicotómicamente ordenado. En ese contexto humanista, el obrar artístico, sus prácticas y 

discursos se configuraron como creación que, desde lo representacional (teniendo en cuenta 

su carácter logocentrista) irrumpen en la materialidad de su entorno en cuanto dominio 

técnico de este pensar-hacer práctico. Sin embargo, una serie de paulatinas transformaciones 

históricas han ido mostrando las limitaciones de ese humanismo dotado de una identidad 

moderna. 

En este contexto logocentrista, el discurso hegemónico de la danza académica y las 

artes del movimiento (desde el neoclasicismo hasta la actualidad), dejando en evidencia su 

identidad moderna, se han enfocado mayormente en la acción humana. Esta característica, 

desde lo académico, ha ido acompañada de una sistematización, legitimación e 

institucionalización del campo, proceso que responderá a fines propios de la Ilustración y que 

imprimirá en dicho campo de conocimiento aspectos no solo humanistas, sino también 

coloniales, patriarcales y capitalistas. Fuera de las excepcionales comunidades que han podido 

mantenerse al margen, las artes vivas latinoamericanas están impregnadas de afectaciones 

ético-estéticas propias de modelos de institucionalización fundados por ese humanismo: 

“Hemos interiorizado cierto pensamiento colonizador, pero ya no solo como relación entre 

continentes o entre colonizadores y colonizados, sino como la introyección de categorías que 

 



33 
 

recolonizan desde el presente nuestras propias percepciones, prácticas y corporalidades” 

(Naser, 2025, p.118).  

 Por otra parte, uno de los hitos de la modernidad a partir del cual se construirá gran 

parte del relato de la historia de la danza en Occidente es la creación de la Real Academia de 

la Música y la Danza, fundada en Francia en el año 1661 bajo el mandato de Luis XIV. A 

partir de este momento, la historia de la danza espectáculo, la ópera y la música occidental 

estará marcada por el disciplinamiento, la organización piramidal y el intento de 

universalización de las estéticas europeas de la época. La escasez de textos específicos en 

Uruguay sobre las consecuencias de este proceso de colonización en la danza da cuenta de las 

complejidades que atraviesa este campo de conocimiento, de cuya magnitud somos testigos y 

parte hasta el día de hoy. Suelly Rolnik (2019), teórica brasileña, habla de un inconsciente 

colonial-capitalístico refiriéndose a “la política del inconsciente dominante en este régimen y 

que atraviesa toda su historia, pues lo único que varían son sus modalidades junto con sus 

transmutaciones y sus formas de abuso de la fuerza vital” (p. 32). Desde este pensamiento 

surge la pregunta: ¿cómo esquivar o desplazar la política de producción de pensamiento de la 

cultura moderna-colonial-occidental-capitalista? ¿Qué relaciones con el sentir pueden 

desestructurar nuestros hábitos? 

 Parafraseando a André Lepecki (2007) y en relación con la coreografía neoclasicista, 

esta perpetuará arqueologías disciplinarias que serán dispositivos o aparatos de control de los 

cuerpos y de la danza, una vía para transmitir e instalar los valores de la edad moderna. A 

través de la danza espectáculo en Occidente, la coreografía será un dispositivo más de uso de 

los cuerpos. Según Lepecki, se trata de un dispositivo y un mecanismo de distribución de 

poder:  
No es solo una disciplina o tecnología del cuerpo, no solo un modo de composición, no solo un 

registro o archivo, sino un dispositivo. Concebir la coreografía como un dispositivo es verla como 

un mecanismo que distribuye y organiza simultáneamente la relación de la danza con la percepción 

y la significación. Pues es precisamente este tipo de organización del campo perceptivo-lingüístico 

lo que realizan los dispositivos. Como explica Gilles Deleuze, la principal contribución de Michel 

Foucault a una teoría política de la significación es el concepto de dispositivo, el cual pone en 

primer plano la idea de que la percepción está siempre ligada a modos de poder que distribuyen y 

asignan a las cosas visibilidad o invisibilidad, significado o insignificancia. (p. 120) [Traducción 

propia] 

En sus orígenes, la coreografía se transforma en una vía de sistematización, 

organización y control de los cuerpos en el tiempo y el espacio. Existen las coreografías 

sociales, militares o dancísticas que forman parte de mecanismos de disciplinamiento de los 

 



34 
 

cuerpos en varios ámbitos del campo social (Figura 9). Pero también existe la coreografía, 

como plantea Lepecki, como un mecanismo de poder en tanto visibiliza o invisibiliza, 

distribuye y organiza la percepción y la significación. Es así que, como diría Julyen Hamilton 

durante el taller de creación que ofreció en Montevideo en 2025,18 la coreografía “se crea para 

estar con muchas cosas”, como posibilidad para establecer relaciones y encuentros en tiempo 

y espacio. De esto hablaré más adelante.  

 
Figura 9 

Marcha militar 

 

 

Luego de varios siglos de neoclasicismo, dominados por la codificación del 

movimiento, el virtuosismo y de la  mímesis representacional, a fines del siglo XIX 

comenzaría lo que se llamó el “movimiento de danza libre”, que dio lugar al advenimiento de 

la danza espiritualista y moderna, transformando las características de la danza academicista 

en un vuelco hacia nuevas expresiones dancísticas que apuntaban a la libertad del 

movimiento, a la no codificación y al enfoque de las fuerza del espíritu y del alma. 

Posteriormente, en Europa, tanto el expresionismo alemán como las técnicas modernas de 

entre guerras iban a desplegar diversos desarrollos técnicos y coreográficos que seguirían aún 

sostenidos por las teorías de la representación y de la expresión.   

 En la década del cincuenta, con el trabajo del coreógrafo Merce Cunningham junto a 

John Cage y artistas como Nam June Paik, entre otros, se abriría, a través de sus diálogos y 

18 Theatre Work’s: Creative Performances, 15 al 18 de mayo de 2025 en Fantástico, Montevideo. 

 



35 
 

propuestas artísticas, una autonomía de la danza en relación con los demás lenguajes 

(literatura, pantomima, música, escenografía). La incorporación del azar, de la abstracción de 

la forma y de nuevas aperturas a los estudios de las relaciones cuerpo-espacio-tiempo en la 

composición generaron un nuevo vuelco que buscaba ampliar las posibilidades de la 

coreografía. 

 Continuando esta línea, en las décadas del sesenta y del setenta, se abrieron recorridos 

de democratización de la danza, apareció el minimalismo, se activó una voluntad de 

desinstitucionalización, el cruce con diferentes lenguajes y una reunión con la performance y 

los happenings. En Uruguay, artistas como Teresa Trujillo o Graciela Figueroa movieron el 

lenguaje de la danza al proponer creaciones con usos alternativos del lenguaje, en espacios no 

convencionales y moviéndose de los modos de producción que se estaban dando en ese 

momento. En este período, los límites de los lenguajes artísticos se mezclaron y la 

desmaterialización del objeto de arte, potenciada por la convivencia de lo que habían sido las 

vanguardias, desplegó un boom de la interdisciplina y el conceptualismo dando lugar a una 

producción de arte y de coreografía que, en los años 1990 y 2000, activó numerosos procesos 

con estéticas muy variadas y heterogéneas.  

 Desde la búsqueda de generar transformaciones en esta genealogía, en algunas 

danzas-espectáculo occidentales, danzas modernas, danzas contemporáneas, 

institucionalizadas, sociales o experimentales de los últimos tiempos, surgen corrientes que 

buscan trabajar desde una perspectiva de decolonización de los modos de acción, de los 

movimientos, de los modos de transmisión y de creación de las prácticas de danza. A su vez, 

en estos años, surge la noción de coreografía expandida como exploración más allá de lo 

disciplinar, de cuño humanista. Este concepto, que actualmente es una discusión abierta y 

crítica, tomó fuerza en los 2000 extendiendo los conocimientos de la coreografía a otros 

alcances y a otros usos. El término coreografía expandida, además de dialogar con la 

escultura expandida, el cine expandido o el arte expandido de los años sesenta y setenta 

(Krauss, 2002), es ensanchado y utilizado por numerosos artistas de este y otros territorios, a 

través de sus creaciones.  

 En la introducción de este texto se han mencionado desde estudios coreográficos de 

manifestaciones políticas hasta libros o sitios web coreográficos creados en Uruguay; fueron 

citados artistas uruguayos que, a través de sus investigaciones, ensancharon este campo de 

conocimiento. 

 Actualmente las relaciones que se establecen con la coreografía expandida, 

experimental o lo que llamo coreografía material son un laboratorio en el que sus 

 



36 
 

especificidades se van creando en la medida en que las investigaciones van surgiendo, sin 

tener que ver con un único modo de hacer, ni con un logos, ni con una técnica o una estética 

determinada.  

 Por otro lado, de la mano de la coreógrafa danesa Mette Ingvartsen, recientemente se 

han generado conceptualizaciones en relación a la coreografía expandida que sirven como 

vehículo para reflexionar sobre las amplitudes que esta área de conocimiento puede alcanzar. 

En su texto “8 afirmaciones breves sobre la importancia de la coreografía expandida”, 

Ingvartsen plantea: 
1. Es importante para repensar continuamente nuestra comprensión del movimiento y la  coreografía 

debido a los desarrollos contemporáneos en tecnología, ciencia, teoría, etc. 2. Es importante porque 

vivimos en un mundo de flujos, redes y conexiones inmateriales que no pueden ser representados por 

cuerpos, sino que deben expresarse en formas inmateriales. 3. Es importante porque si no seguimos 

buscando en qué se puede convertir la coreografía, los marcos y convenciones preexistentes lo decidirán 

por nosotros. 4. Es importante tratar de comprender la relación con otros campos. Pensar una 

coreografía ampliada es dejar atrás el dominio del cuerpo y el espacio del teatro como únicos marcos 

posibles para la coreografía. 5. Es importante repensar la noción de lo que es un escenario, debido a 

nuevas formas de expresión como, por ejemplo, YouTube. Aunque YouTube en sí mismo no es 

interesante de por sí, lo que propone en relación con la performatividad no se puede ignorar. 6. Es 

importante pensar en qué tipo de representaciones existen ya en nuestra sociedad, para poder 

comprender la función de la expresión teatral y la necesidad del teatro. 7. Es importante pensar dónde 

puede tener impacto una práctica coreográfica, qué tipo de espacio puede transformar una práctica 

coreográfica. 8. Es importante porque creará nuevas danzas, nuevos tipos de lugares y nuevos modos de 

distribución. (Material circulante en Facultad de Artes, s. d.) [Traducción de Ayara Hernández)  

Haciendo alusión a este tema, también corresponde nombrar a los coreógrafos e 

investigadores de danza Mårten Spångberg y Xavier Le Roy, quienes, hacia los años 2000, 

reflexionaron sobre el uso de los conocimientos de la coreografía y su vínculo con otros 

campos disciplinares. En un fragmento del texto editorial de la conferencia “Expanded 

Choreography. Situations, Movements, Objects”, realizada en el Museo de Arte 

Contemporáneo de Barcelona (2012), en ocasión de la retrospectiva del coreógrafo Xavier Le 

Roy, se plantea:19 

Los coreógrafos están experimentando con nuevos modelos de producción, formatos alternativos, 

han ampliado considerablemente la comprensión de la coreografía social y están movilizando 

fronteras innovadoras con respecto a la autoorganización, el empoderamiento y la autonomía. 

Simultáneamente, hemos visto una serie de exposiciones en las que la coreografía a menudo se 

19 Ver: 
https://www.macba.cat/en/exhibitions-activities/activities/expanded-choreography-situations-movements-obj
ects 
 

 



37 
 

sitúa en una tensión entre movimiento, situación y objetos. La coreografía necesita redefinirse para 

incluir artistas y otros que utilizan estrategias coreográficas sin necesariamente relacionarlas con la 

danza. [Traducción propia] 

En este texto, queda explicitada una relación que se empieza a instalar, en la danza de 

los 2000, entre movimiento, situaciones y objetos. Lo que me interesa aquí es que la discusión 

sobre coreografía expandida trae consigo la observación no solo de una nueva concepción del 

término coreografía, que amplía sus aportes a otros campos disciplinarios, sino que también 

anuncia expresiones que se vienen desarrollando por parte de artistas de las artes escénicas o 

vivas más allá de la danza y que, a través de la coreografía o, como dice Le Roy, del vínculo 

entre movimiento, situación y objetos, abren un campo infinito de relaciones en un 

tiempo-espacio determinado integrando búsquedas que reúnen lo humano y lo más que 

humano. Este aspecto resulta fundamental para esta investigación por el hecho de pensar la 

coreografía en términos sonoros, en términos de movimientos de objetos y sus ritmos, en 

términos corporales, espaciales, temporales, en imágenes e intensidades, lo que llamo una 

coreografía material.20  En esta tesis, como plantea Jane Bennett, toda materia posee una 

vitalidad propia, una capacidad de actuar y afectar, incluso si no tiene vida biológica. El 

sonido y la vibración intensifican esa capacidad dada y esto se hace parte de la coreografía. A 

esa vitalidad Bennett la llama “materia vibrante” (2012).21 

 Por otra parte, Chantal Pontbriand, en su texto “Expanded dance” (2013), plantea que 

la danza expandida, al igual que el cine expandido propuesto por Gene Youngblood en los 

años 1970, empuja los bordes del arte ampliando sus posibilidades. Youngblood plantea que 

cuando hablamos de cine expandido lo que realmente ampliamos es la conciencia. El cine 

expandido de este modo no se centra en ampliar la realización cinematográfica a través de 

computadores ni proyecciones alternativas. Él plantea que, en cierto modo, el cine expandido 

aún no es una película: igual que la vida, es un proceso que va llegando. Asimismo, 

“numerosos coreógrafos trabajan en todos los continentes, multiplicando territorios y 

abordajes de la danza” (Pontbriand, 2013, p. 287).  

  En el caso de la práctica artística y la coreografía, en este campo de 

investigación-creación, que inevitablemente se va dando en un cruce transversal con otros 

campos del saber, me interesa repensar cómo es que la práctica artística reabre la pregunta 

21 Ver también Agusto Corrieri: “Hoy podemos reconocer que las artes performativas son una manifestación de 
relaciones ecológicas, una oportunidad para asistir a la omnipresente ‘red entremezclada de humanidad y 
no-humanidad’ ” (2019, p. 283) 

20 Estas conceptualizaciones, además de ser desarrolladas en esta tesis, son parte de observaciones de procesos 
de creación en cursos de la Licenciatura en Danza Contemporánea de Facultad de Artes en los que soy docente 
(Danza V: Investigación Coreográfica y laboratorio final de egreso). 

 



38 
 

sobre qué es lo que la coreografía puede hacer, en cuanto forma de conocimiento, de 

pensamiento y creación ya que “pensar en términos coreográficos también es buscar formas 

de articulación con lxs otrxs y con el mundo, de ensamblaje experiencial por decirlo de alguna 

manera” (Maldonado, 2019, p. 265). Este debate sobre los nuevos modos de producción de la 

coreografía y sobre cómo funcionan las relaciones en la composición coreográfica abren dos 

vías de interpretación asociadas a este proyecto: por un lado, la idea de que la coreografía 

puede aportar a otros campos de conocimiento más allá de su área disciplinar y que, en su 

vínculo con lo transdisciplinar, abre otros modos de relaciones experienciales; y por otro lado, 

la idea de que la coreografía es independiente del área con la que trabaja tradicionalmente: la 

danza.  Tomando estos aspectos, en esta investigación, planteo un corrimiento de los modelos 

que se desencadenan desde el humanismo para desplazar el cuerpo humano del lugar central 

de la coreografía y pensarla a esta como una posibilidad de relación de cosas humanas y más 

que humanas (Figura 10). En este caso, frecuencias de sonido, voz, espacio y relación. Una 

coreografía material. 
 

Figura 10 

Esquema conceptual del trabajo 

 

 

 

 

 

 



39 
 

Practicar cosas. Un modo de entender la creación   
 

Pensar la creación desde la idea de practicar algo nos permite, desde el hacer, desde el estar 

practicando, ir generando la experiencia. Esta experiencia, en un proceso de creación o de 

investigación, es lo que va generando el conocimiento. En la medida en que estamos 

practicando, estamos generando experiencias y estamos ejercitando la posibilidad de que 

aparezcan nuevos acontecimientos, damos lugar a nuevos sucesos. El hecho de estar 

practicando, en este sentido, se vuelve un principio fundamental para la creación artística y 

para el proceso de investigación-creación.   

 Según Giorgio Agamben (2005), uno de los efectos que provoca la estética moderna 

es que el arte queda reducido al ámbito del mero hacer técnico (téchne). Esto lleva al artista a 

concebir su obra como un objeto determinado por un principio ajeno a él, separando así su 

acción creativa de la obra misma. Sin embargo, Agamben propone que una forma de superar 

esta separación es integrarlos, hacer del principio formal (la obra) y de la práctica el querer 

del artista; es ahí que se “recoge, en su irreconocible oposición” (p. 110). Es en el entramado 

del inventar prácticas para desarrollar procesos donde se abren dos cuestiones que quiero 

destacar: 1. en esas prácticas inventadas ya se encuentra el abrazo al desgarro de Agamben 

entre lo que se crea y el propio querer del artista y 2. es ahí, en el proceso de creación, donde 

se encuentran las inquietudes de los involucrados, en la materialidad del proceso.  

 Por esto, el pensar en términos de práctica refleja un tipo de relación particular con el 

hacer y con los materiales que surgen en el proceso constitutivo del propio hacer-ahí. “Los 

artistxs no hacemos obras. Inventamos prácticas”, plantea Silvio Lang en su “Manifiesto de la 

práctica escénica” (Hang, Muñoz, 2019, p.113). Es que las prácticas son soporte y 

metodología para el proceso de investigación, pues no son “consecuencia de”, sino algo que 

copertenece al tiempo propio del obrar artístico. Esto, de por sí, pone en valor los procesos 

antes que los resultados.  

 Realizar prácticas es un acontecimiento en sí mismo, no tiene que ver con la 

representación, con la re-versión, el ensayo o el re-hacer. La práctica tiene la cualidad de ser 

realizada y tomar forma según el estado de quien o quienes la practiquen. Parte de inputs: 

pautas, consignas o incluso reglas, pero da el margen suficiente para que quienes la practiquen 

tomen sus propias decisiones en el hacer generando, a su vez, un devenir particular de la 

práctica en sí. Esto permite poner en relieve materiales y desligarse de la responsabilidad de 

producir algo (en el sentido moderno). Permite estar en un “estado de práctica”, sin pretender 

 



40 
 

más de lo que es siendo, resistiendo de forma inmanente la relación dicotómica sujeto-objeto 

o creador-obra.  
 La importancia de la práctica no está en lo que se define en su forma, aunque esta sea 

agencia para su realización, sino en lo que está sucediendo, que se pone de relieve en el 

presente y lo sobrepasa. El propósito de salirse de la significación es quizás un intento de 

romper con lo humanista y programado; y de entrar en lo errático, en la indefinición, en lo 

accidental y lo desconocido. Este desplazamiento trae consigo la intención política de abordar 

el proceso y sus eventos, parafraseando a Combes (2013), en exceso de respecto a sí mismos 

(p. 28). 

Esto implica renunciar a la idea de práctica en el sentido únicamente de producción 

voluntaria22 para reivindicar el sentido de la producción involuntaria de un efecto. A partir de 

este quiebre se abre la relación entre la experiencia y la práctica como vías aunadas que se 

activan desde el deseo y la voluntad de poder en lo que la dirección del propio proceso de 

creació trae en sí mismo. Es decir, experiencia y práctica se conciben en el proceso creativo 

como dimensiones entrelazadas que se activan conjuntamente más allá y más acá de su propia 

intención y su materialización, ya sea tangible o intangible. Entendiendo de este modo el  

vínculo entre práctica y experiencia, se daría un corrimiento de quien enuncia el proceso 

desde la actividad artística para dar lugar a las fuerzas activas que desde el trabajo de creación 

se develan, más allá de una intención o voluntad.   

Otro punto de importancia es generar insumos para reflexionar sobre las contingencias 

del hacer artístico y sus implicancias ético-estéticas y políticas en una sociedad pluriversa y 

procurar elucidar las contingencias presentes en dicho accionar. Esto no quiere decir que no 

seamos conscientes de una parte de los sentidos que estamos abriendo o tocando con una 

creación, sino que hay muchos que son consecuencia relacional de las vivencias e historias de 

quienes practican o experimentan. Y, asimismo, el cómo de las investigaciones será 

fundamental para relacionarse con el qué. Jonathan Burrows (2010) lo plantea de este modo: 

“El truco consiste en desarrollar el hábito de permitirse disfrutar del qué y, al mismo tiempo, 

tomarse un momento para considerar el cómo” (p.45). El cómo serían los modos, las claves, 

los inputs, pautas interconectadas con los lenguajes y materias. Y el qué quizás sea el 

acontecimiento en sí mismo y todo lo que este despliega, lo que se incorpora a la vida a partir 

de él. 

22 Instalada por el pensamiento teológico cristiano que “al pensar en el Ser supremo como actus purus, vincula 
a la metafísica occidental la interpretación del ser como evidencia concreta y acto” y no como posibilidad 
(Agamben, 2005, p.114). 

 



41 
 

 Es necesario desarrollar un tipo de práctica que habilite la experiencia de lo múltiple, 

es decir, que no cierre sentidos, sino que los abra; trabajar con un enfoque menos anclado en 

la significación y más en lo que sucede en el acontecimiento, en la contingencia proliferante 

del suceso. No quiere decir que no estemos atravesados por la significación o que no 

trabajemos con ella, sino que moldeamos los campos de significación para ampliar las 

posibilidades de la experiencia, en contraposición a otros modos de creación que tendrían un 

mensaje directo y acabado para transmitir o una historia clara que contar. 

 En las artes vivas y escénicas se crean prácticas que, muchas veces, proponen cambios 

en los modos de relacionamiento, imaginan vínculos intensivos más allá de lo humano, 

revierten las subalternidades. Lo que me interesa aquí es ver qué aparece en las poéticas de la 

coreografía, la performance y otros saberes de las artes vivas que moldean su plano de 

inmanencia.23 Escribir y hablar en los términos de su práctica que, al fin y al cabo, es la cosa 

misma. Parafraseando a Paz Rojo (2019),24 todo lo demás ya se ha dicho o escrito antes, lo 

que pasa en la práctica no. 

 Por otro lado, las prácticas muchas veces plantean un modo de relacionarse con las 

cosas más allá del campo poético del arte. “Las prácticas artísticas pueden localizarse, se 

pueden desglosar en herramientas, métodos, fórmulas y costumbres de trabajo. Todo ello 

genera un contexto que permite la discusión en el seno de una comunidad y que legitima la 

validez de una investigación” (Sánchez y Pérez Royo, p. 8) 

 Las prácticas que aquí se investigan suceden entre cosas, sonidos, acontecimientos, 

entre enunciados, memorias, historias y afectos; a su vez, suceden situadas en un contexto, les 

pasan a unas personas, a unos materiales, a unos espacios. Son de seres y cosas, no 

únicamente de humanos, los movimientos que las componen surgen fenomenológicamente del 

encuentro con los propios materiales, se articulan en las vivencias y existencias que mueven 

sentidos y se activan desde acciones y fenómenos. Por eso, y de este modo, aparece la palabra 

práctica cada vez más fuerte: práctica artística, práctica de sonido, práctica de movimiento, 

práctica de vibración, práctica de las artes vivas y, para esta investigación, prácticas que llamo 

del sentir. 

24 Paz Rojo (1974, Madrid). Coreógrafa, bailarina e investigadora. Desarrolla su actividad en el cruce entre las 
prácticas artísticas, la coreografía y la filosofía. 
 

23 La inmanencia como inflexión de la vida a sí misma. Deleuze, en “La inmanencia: una vida”, texto publicado 
en la revista Philosophie n.o 47 (Minuit París, 1 de septiembre de 1995), plantea “Se dirá que la pura inmanencia 
es una vida y nada más. No es la inmanencia de la vida, sino que lo inmanente es en sí mismo una vida.” Y 
agrega: “El campo trascendental se define por medio de un plano de inmanencia y el plano de inmanencia por 
medio de una vida.” (p. 37) Por otro lado, la pura inmanencia deja atrás las lógicas de la relación dicotómica 
entre sujeto y objeto. 

 



42 

La escucha, el cuidado, el inhibir, el no reaccionar, el trabajar con la imaginación, el 

toque y más son actividades que se practican en las artes vivas, que sortean modelos 

coloniales y se enfocan en lo vincular, en lo relacional, en el encuentro y los modos de estar 

juntos.  

Contextualmente, el campo de las artes vivas y la danza, como posibilidades que 

engloban cuestiones del obrar artístico y de la vida, me permitió –entre los años 2020 y 2024 

y estando yo inmersa en las realidades y consecuencias de la pandemia de COVID-19– 

trabajar, desde mi proyecto investigativo y artístico, un mayor direccionamiento hacia 

enfoques menos anclados en la significación y orientar mi interés a lo vivencial. Aunque este 

aspecto ya lo venía desarrollando, el contexto impulsó fuertemente dicho vuelco, que, sin 

lugar a dudas, es uno de los aspectos que activan dos anclajes fundamentales de la 

investigación: la importancia y el desarrollo de las prácticas en sí mismas25 y el intento de 

ampliar la coreografía, los marcos y las convenciones preexistentes en el campo de las artes 

vivas.     

Es claro que hoy en día resulta necesario practicar despliegues poéticos para fortalecer 

la investigación artística como proceso de creación y no como producto. A su vez, es 

necesario asumir los enunciados y discursividades que se develan y acompañan las prácticas, 

sus modos (el cómo) y sus planos de inmanencia. Las Prácticas del sentir abren un plano de 

inmanencia donde el arte ya no se define por la obra, sino por el movimiento de las fuerzas 

que lo atraviesan. Allí, proceso y experiencia se confunden en una deriva de intensidades, 

devenires y afectos que crean mundos. 

Escucha y vibración: fenómenos sonoros, cuerpo colectivo y devenires de la voz 

Lo concreto no es la materialidad de los cuerpos en sí mismos, sino el 

“ruido” de su vibración. 

David Lapoujade, Las existencias menores 

Hace un tiempo, conversando con la creadora brasilera Carolina Mendonça sobre prácticas 

somáticas y sonido, me habló de la artista Pauline Oliveros, sus Sonic Meditations y su 

práctica de Deep Listening. Aunque esta práctica se enfoca en expandir la consciencia del 

25 Tomo aquí la idea de práctica como principio que sostiene la investigación, con la intención de integrar lo que, 
en la edad moderna, toma rumbos que quiebran la idea de arte (téchne) y práctica (el mero hacer) con la 
voluntad poética (poiesis) del artista. “Que el hombre sea capaz de practicar significa que el hombre quiere su 
acción y, al quererla, la atraviesa hasta el límite; práctica es el ir a través hasta el límite de la acción.” (Agamben, 
2005, p. 123) 



43 
 

sonido con fines restauradores (que no es un primer foco de este trabajo), hay cualidades en 

torno a la escucha, el cuidado, la colaboración, el movimiento, la vibración, lo colectivo y el 

sentir muy presentes en el trabajo de Oliveros y que son aspectos que atraviesan esta 

investigación.  

 La autora plantea que Deep Listening se practica “siempre que se tenga en mente que 

las complejas ondas sonoras que transitan continuamente por el oído desde el mundo exterior 

hacia el córtex auditivo [área de la corteza cerebral que recibe, gestiona, elabora y entiende 

los estímulos auditivos] requieren de la participación activa de la atención” (2005, p. 37). En 

esta línea, David Toop, en su libro Resonancia siniestra. El oyente como médium, menciona el 

escuchar y el oír del siguiente modo: “Escuchar puede ser ejecutado con esfuerzo y, sin 

embargo, el resultado puede ser solo oír, mientras que oír puede empezar por instinto y 

terminar en la consagración de la primavera”. Toop reflexiona sobre el escuchar de manera 

pasiva y el oír activamente, y también plantea que una escucha atenta y consciente puede 

llevar a una experiencia más profunda y significativa del sonido. Asimismo, Oliveros expresa 

la diferencia entre oír y escuchar del siguiente modo: “Oír es el fenómeno físico que posibilita 

la percepción. Escuchar es prestar atención a lo que es percibido tanto acústica como 

psicológicamente” (2005, p. 39). 

Si bien la pieza de artes vivas y la instalación de esta investigación no exigen contar 

únicamente con un público que haga un ejercicio consciente de poner atención en la escucha 

(aunque seguramente la propia propuesta los pueda hacer desembocar en eso), las prácticas 

que nombraré más adelante como Prácticas del sentir, realizadas en contextos de laboratorios 

o en ensayos, sí proponen trabajar con una escucha consciente y aguda. La diferencia entre el 

trabajo de laboratorio y las piezas (instalativa y de artes vivas) me hace pensar que la escucha 

profunda que propongo con este trabajo se mueve entre diferentes estratos de la propia 

práctica del escuchar, desde la que implica una voluntad de acción, como plantea el Deep 

Listening o el propio Toop, hasta las que suceden a través del acontecimiento estético en sí 

mismo. 

 Aquí aparece una cuestión que es la inevitabilidad del sonido, aspecto que conlleva la 

importancia de la política de su uso. El sonido toca sin diferenciar, no discrimina, viaja, 

atraviesa, une y conecta. Así como se silencia, con el paso del tiempo se expresa en el 

contacto con las cosas y el espacio. Esta investigación toma esa cualidad táctil, sensorial y 

expansiva del sonido y la lleva a la experiencia estética, así como a la experiencia política de 

lo colectivo. Según Salomé Voegelin (2018): 

 



44 
 

Las acciones de la posibilidad del sonido, cargadas de emociones e imaginación, permiten la 

reimaginación de una práctica política y su verdad material: determinando de qué otras formas 

podría instituirse la política y cómo podría efectuarse, de otro modo, la verdad de una comunidad, 

la práctica compartida de vivir.” (p. 92) [Traducción propia] 

En este sentido, el sonido y la escucha como práctica colectiva van más allá de una 

experiencia sensorial. Habilitan e invitan a pensar en nuevas formas de acción colectiva y 

afectiva. Y lo político, en tanto modos de compartir un espacio desde la escucha, el contacto a 

la distancia y la conexión más allá de nuestras historias, aparece como posibilidad para 

ampliar los modos de sentir, a través de la experiencia y de la escucha, la sensibilidad de lo 

colectivo.  

 Al mismo tiempo, la vibración conecta una materialidad con otra, a escalas micro y 

macro, desde las células, los espacios entre los huesos (las articulaciones resonantes) hasta los 

espacios entre las cosas, aparentemente vacíos, y las propias cosas. Y se explicita en la 

vibración, en el contacto inmediato y a la distancia. El sonido es el vínculo y, al mismo 

tiempo, es uno de los elementos fundamentales del trabajo coreográfico, en donde lo 

relacional y el contacto se da empujado por las fuerzas sonoras. Es una ontología relacional.26  

 El fenómeno de resonancia o simpatía es un fenómeno que ocurre cuando algo 

empieza a vibrar en presencia de un sonido causado por una afinación o frecuencia de 

vibración similar a las del objeto que vibra. Tanto el uso de la voz humana, sus resonadores o 

cualquier cosa que resuene o emita sonido, como los parlantes, van a ser parte del movimiento 

de las frecuencias en el espacio. A través de la vibración se da un movimiento de cosas y seres 

en el espacio. A través de la simpatía, las ondas mueven objetos como parlantes, vidrios, 

luminarias, tejidos, líquidos, huesos, cualquier cosa. Esta no discriminación reúne el 

movimiento sonoro y material de lo humano y lo más que humano. Esta posición del trabajo 

para la creación abre un foco hacia el campo de lo relacional, en el sentido de que es desde los 

efectos del estar ahí, o sea, desde esas relaciones materiales que se engendra la experiencia. 

Este trabajo busca experimentar prácticas que movilicen los modos de relacionarnos, busca 

agudizar experiencias del sentir en tanto vínculos y afectos entre cosas, materias, fuerzas y 

seres. Donna Haraway (citada por Theurner, 2018) plantea que el momento actual “exige 

abandonar la supuesta excepcionalidad de las personas humanas como eje de las narrativas 

terrenales”. Entonces me pregunto, a través de esta investigación, qué experiencias se 

26 Según Bennett (2022), necesitamos “idear nuevos procedimientos, tecnologías y regímenes de percepción 
que nos permitan entrar más estrechamente en contacto con los no-humanos, o escuchar y responder más 
cuidadosamente a sus estallidos, objeciones, testimonios y proposiciones. Pues estas manifestaciones son 
profundamente importantes para la salud de las ecologías políticas de las que nosotros formamos parte” 
(p. 232). 

 



45 
 

despliegan en estas prácticas en las que se sensibiliza sobre ondas de sonido, los parlantes, los 

tubos de luz atravesados por frecuencias, el polvo o los cuerpos. En esta línea, Bennett (2022) 

plantea que “es igualmente importante rechazar la idea de una materia pasiva, en la medida en 

que hace invisible las agencias materiales que operan en un cuerpo social” (p. 235), abriendo 

así la posibilidad de pensar estos materiales no como soportes inertes, sino como fuerzas 

activas que configuran la experiencia. 

Aquí la coreografía es un recipiente de acontecimientos, en este caso visibles y no 

visibles, cuerpos humanos y más que humanos. Es una coreografía material, hechos concretos 

y virtuales en un tiempo-espacio determinado y común. La escucha, la reverberación y la 

resonancia son modos de comunicación entre las cosas. Se activa, parafraseando a Haraway, 

una “ontología relacional” entre ondas de sonido, frecuencias, el agua del cuerpo, la energía 

vital, la carne, los órganos, los tejidos, los elementos del ambiente, etc.  

Por otro lado, me interesa la relación entre sonido y movimiento en la creación, en 

donde “la obra es el acontecimiento de la experiencia” (Rolnik, 2019, p. 38).27 El 

acontecimiento se da en la duración del estar juntos, en el habitar la experiencia o, más bien, 

en dejarse afectar y ser la propia experiencia. Quizás esto nos permita entrar en esos virtuales 

colectivos o, como diría Suely Rolnik (2019), en esas capacidades extrasensoriales y 

extracognitivas; ni en lo emocional ni psicológico, sino en lo extrapsicológico y 

extrasentimental. Y aquí aparecen los afectos más allá de la conciencia, el sentir identificado 

o sin identificar. Y aparte, lo que se crea en conjunto, lo colectivo como desplazamiento 

político en cuanto deja de ser simplemente una agrupación de sujetos y pasa a ser un 

ensamblaje material, un campo de fuerzas heterogéneas. En este trabajo le llamamos “el 

coro”, que reúne y trae unas fuerzas, y a través del sonido, quizás, borra los límites de la 

individualidad. Lo que Bennett (2022) nombraría como una “política ecológica vibrante”. 

 En este sentido, el vehículo del contacto desde el sonido va más allá del “unir una cosa 

con otra” porque el sonido atraviesa entonces los límites concebidos de los cuerpos y las cosas 

se diluyen en el atravesamiento de la vibración y, por tanto, de la afectación.  

 Cuando se trabaja desde la fenomenología del sonido, al tomar la acústica y las 

frecuencias como su aspecto más crudo, aparece esta capacidad que tiene el sonido de 

conectar cosas. Cuando hacemos sonar una frecuencia fundamental en un espacio, 

instantáneamente este se transforma, se imprime otra percepción del espacio.28 Si somos 

28 Esta idea de transformación momentánea del espacio se podría asociar a lo que Michel Foucault (2008) llama 
sus contraespacios, “sus utopías situadas, sus lugares reales fuera de todo lugar” (p. 3). 
 

27 Rolnik refiriere aquí a la obra Caminando de Lygia Clark. 

 



46 
 

varias personas habitando ese espacio, seguramente se establecerá otra construcción de 

relaciones que la que había antes porque estamos siendo tocados por la misma frecuencia, 

estamos juntos siendo tocados por lo mismo.  

 El contacto genera un paisaje sonoro conjunto, un mismo atravesamiento, vivimos un 

mismo paisaje invisible. Se da un cuerpo colectivo que se conecta más allá de lo visible. 

Queda el sentido de lo colectivo; esa trama puede ser un sentido común, pero en este caso es 

una trama que está en el campo de fuerzas. Cuando trabajamos en la obra Pardo (2015) 

tomamos al filósofo Édouard Glissant para hablar de este aspecto, lo que no se ve, lo opaco. 

Hoy, más que hacer visible lo que constituye la experiencia, quizá se trate de permitir su 

proliferación opaca, de dejarla vibrar en su exceso de sentido. Glissant lo diría como el 

derecho a lo opaco, como resistencia a la transparencia. 

 Podríamos pensar una sonoridad de la existencia: como deriva de fuerzas, ecos de lo 

que puede suceder. Una multiplicidad de intensidades, donde el acontecimiento se practica y 

se desplaza constantemente. 

 Junto con Rodolfo Opazo, coreógrafo chileno-uruguayo, escribimos durante el proceso 

de creación de la obra Bel (2021):29  
Si el sonido tiene la capacidad de agitar un cuerpo y, a través de esa agitación, puede modificar la 

materia de ese cuerpo, y si la materia en esa transformación propicia otras experiencias de la 

sensibilidad, nos interesa el estudio del sonido en su aspecto más crudo. 

Por otro lado, trabajamos el sonido como fuerza vibrátil desde exploraciones de la relación 

cuerpo-voz-movimiento y con la intención de intensificar el paralelismo entre el sonido y la voz 

humana. En este caso, no desde la emisión de la voz y su vínculo con la palabra, sino desde la 

exploración del caudal de aire que la compone y su recorrido por las distintas estructuras del 

cuerpo: zonas de resonancia, concavidades y canales de vibración. Las ondas de sonido nos 

devuelven la inquietud sobre lo que pasa en nuestro propio cuerpo durante la emisión, la relación 

entre los sonidos y los movimientos que ellos provocan. 

 Esta atención al cuerpo que devuelve la emisión de la voz como caudal de aire 

desobstruye y amplía el acceso a la sensación. Como ya expuse, esta investigación busca 

29 Este proyecto de investigación escénica sobre y desde el sonido fue realizado entre 2021 y 2022, a partir de 
entrevistas a artistas sonoros, cantantes y músicos para la realización del texto y la pieza escénica Bel. El trabajo 
forma parte de la línea de investigación “Redimensiones coreográficas”, desarrollada en el marco de esta tesis 
de maestría. Para el proceso, con Rodolfo Opazo, codirector de la pieza escénica, entrevistamos a Lucas Kühne, 
Martín Canova, Eli Almic, Rodolfo Vidal, Antonella Moltini, Valentin Piñeyro, Franco Bechi, Ramiro Guggiari y 
Carolina Minozzi. Al mismo tiempo, trabajamos con los artistas sonoros Juan Pablo Maisonneuve y Franco 
Bechi, y con la dramaturga Leonor Courtoisie. El proyecto fue realizado con la financiación del ciclo Montevideo 
Danza y presentado en el festival Monteaudio (EUM, 2022) y el Ciclo de Prácticas Contemporáneas (Colonia, 
2023). La obra fue seleccionada por el Programa de Fortalecimiento de las Artes (IM, ADDU, 2023), presentada 
en la Sala Lasaroff, en el ciclo Solos al Mediodía del Teatro Solís, organizado junto con el Centro de Arte y 
Ciencia GEN (2023), y en el festival Santiago Off (Santiago de Chile, 2024). También fue programada en el ciclo 
Danzas Exquisitas (INAE, 2025). 

 



47 
 

trabajar sobre la multiplicidad de las concepciones del cuerpo y sus relaciones en el mundo y 

con otros seres. Aunque se considere este cuerpo material sonoro múltiple, aparece este otro 

hecho de un cuerpo paradojal, que no está determinado. A través de las Prácticas del sentir y 

la relación frecuencias-cuerpo-voz que despliego en esta investigación, se rompe con la 

dirección del cuerpo individual y la técnica mecanizada. Son búsquedas en el encuentro entre 

la materia, el cuerpo y la voz.  

 El fenómeno del batimiento es un efecto sonoro generado por la interacción de dos 

ondas sinusoidales con frecuencias apenas distintas; según la distancia entre las frecuencias se 

dará un batimiento lento (a menor distancia) o rápido (a mayor distancia). Luego de varios 

encuentros, impulsada por los artistas de sonido Lukas Kühne y Fabricio Rossi, además de las 

experimentaciones de escucha de frecuencias y búsquedas de las fundamentales en distintos 

espacios, no paré de probar formas de generar batimientos. Fueron experiencias entre 

parlantes, entre voces y voces con parlantes. Ellas forman gran parte del trabajo: de 

Frecuencias y de las Prácticas del sentir.  

 Cuando experimentamos con la voz, cuando la fuente propia se une a la fuente externa 

de un parlante, se conecta lo espacial y lo corporal y se explicita la fusión. Una vez que un 

cuerpo empieza a resonar emitiendo sonido junto a una frecuencia que suena en el espacio, 

todo vibra y la conciencia de la vibración hace que aparezca una situación de unión y de 

fusión. En las Prácticas del sentir de esta investigación, al largar la voz intentando estar en la 

misma frecuencia que suena desde un parlante, en ese momento de pasaje de la escucha de lo 

externo al sonar y escuchar interno es que se profundiza en la conciencia de la escucha, lo que 

Pauline Oliveros llamaría Deep Listening.  

Estos estudios, por tratarse de una ciencia30 de lo vivo, se encuentran en constante 

transformación, lo que define necesariamente su inexactitud. Deleuze y Guattari plantean:  
Solo cuando lo múltiple es tratado efectivamente como sustantivo, multiplicidad, deja de tener 

relación con lo uno como sujeto o como objeto, como realidad natural o espiritual, como imagen y 

mundo. Las multiplicidades son rizomáticas y denuncian las pseudomultiplicidades arborescentes. 

(2004, p. 13) 

En la pieza de artes vivas se trabaja la sensación, y esto dirige el trabajo al cuerpo y las 

relaciones; no a la idea del cuerpo, sino a las relaciones materiales que se dan a través del 

30 “El término ciencia indica el ‘deseo de conocer’, es decir, el acceso a un conjunto de conocimientos obtenidos 
mediante la observación procesada por la razón dialéctica y la lógica, en procura del acceso a la verdad que 
supere la doxa. Lo diferenciamos del concepto de ciencia moderna, en la que opera como elemento 
instrumental un método sistemático (método científico) que, aplicado al mundo, permite su ordenamiento en 
categorías formales y disciplinas del conocimiento (las ciencias).” Gilbert Hotois, citado por Norberto Baliño 
(s. f.) en Cuerpo hermenéutico: Aporías de la formación docente en artes visuales, Universidad Nacional de 
Colombia. 

 



48 
 

toque del sonido y de la vibración. En la pieza, un grupo de personas son concebidas como 

fuentes sonoras, y desde ahí se genera una amplitud hacia el espacio, son varias las fuentes. 

Esto conlleva a que la vibración del espacio y de las personas que emiten sonido se crucen: a 

este momento le llamamos “el coro”.  

 En las experimentaciones del taller, muchas veces sucedía que primero aparecía el 

foco en el sonido externo, el sonido que me llega, y luego la atención a lo interno. Sintiendo 

ambos se da una fusión de lo externo con lo interno. Cuando la onda sonora viene de un 

parlante, de una fuente externa, la vibración se da en las cosas y también se da en los cuerpos; 

y a la vez, cuando la fuente emisora son los performers o las personas que habitan el espacio, 

los sonidos se mezclan y la experiencia se transforma. Entonces el sonido llevado a una 

síntesis entre voces y amplificadores genera una experiencia de encuentro material; ese límite 

y encuentro parece amplificar la experiencia. Poéticamente: 
[Aquí] los cuerpos, incluidos los cuerpos técnicos o tecnológicos, ya no son herramientas de 

reproducción o de adaptación, sino superficies de registro, sensores. Registran movimientos, 

‘ruidos’ en el límite de lo audible o de lo visible, lo cual hace de ellos especies de almas o espíritus. 

(Lapoujade, 2018, p. 90)  

La vibración se da en los cuerpos orgánicos, inorgánicos, en el propio cuerpo y junto a 

los otros.  

Otro fenómeno que forma parte de las exploraciones y experiencias del proceso, y que 

también son experimentadas en las Prácticas del sentir, han sido los nodos de interferencia, 

también llamados nodos de ondas estacionarias o nodos de cancelación. “Si dos ondas viajan 

en direcciones opuestas y se encuentran en algún punto, interfieren entre sí. La interferencia 

es algo local, ocurre en el punto del espacio donde se cruzan”, afirma Farnell (2010, p. 24).31 

En estos puntos en el espacio se silencia el sonido por sumarse las ondas. En los talleres, a 

estos paisajes los llamé topografías invisibles, en las que a los nodos de interferencia los 

nombramos como vacíos o agujeros en el espacio.  

 Este trabajo está atravesado por asuntos del campo sonoro como: 1. fenómenos del 

sonido y abordajes de la acústica, 2. la materia sonora y la vibración, 3. los devenires del 

cuerpo y la voz y 4. algo fundamental: practicar para sentir más. Algo simple pero muy 

necesario para los tiempos que estamos viviendo.  

31 “La superposición es la suma de ondas. La amplitud de una nueva onda creada al sumar dos ondas en un 
momento dado o en un punto del espacio es la suma de sus amplitudes individuales. Dos ondas de la misma 
frecuencia que están en la misma fase coinciden perfectamente. Se reforzarán mutuamente cuando se 
superpongan, mientras que dos ondas en fase opuesta se cancelarán entre sí. Si dos ondas viajan en direcciones 
opuestas y se encuentran en algún punto, interfieren entre sí. La interferencia es algo local, ocurre en el punto 
del espacio donde se cruzan.” (Farnell, 2010, p. 24. Traducción propia) 

 



49 
 

 Deleuze y Guattari, en su libro Mil mesetas (2010), plantean que “del caos nacen los 

medios y los ritmos” y que “lo que tienen de común el caos y el ritmo es el entre-dos, entre 

dos medios, ritmo-caos o caosmosis” (p. 319), a la vez que el sonido organiza, hace temblar, 

mueve y es caos. Según los autores, aparecen tres aspectos: “fuerza del caos, fuerza terrestre, 

fuerza cósmica ... tres aspectos de una misma cosa” (p. 319), Este trabajo de sonido lo planteo 

como una actividad para que, citando de nuevo a Deleuze y Guattari, “las fuerzas íntimas 

terrestres no sean englutidas” (p. 318) y puedan resistir a los efectos de la actualidad, a la 

aceleración y la globalización. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

 

III 

 

Desarrollo metodológico 

 

Diseño metodológico 
 

El presente proyecto trata de una investigación cualitativa en la que se utiliza la 

investigación-creación como forma de indagar. A lo largo del proceso se buscó poner en 

relación prácticas a las que llamo Prácticas del sentir. Estas ponen foco en lo táctil, en lo 

sonoro como materia relacional y espacial y en la escucha. A su vez, fueron desarrolladas 

prácticas de composición coreográficas que, junto a diferentes conocimientos artísticos, 

dialogaron con aspectos provenientes de la coreografía, de las prácticas performáticas, la 

cultura visual, la instalación y el campo de lo sonoro. De este modo, discursos y reflexiones 

que aparecen a partir de lecturas de distintas fuentes se vuelven prácticas de creación. A su 

vez, las teorías de estas prácticas son nombradas en un proceso en el cual el foco está en el 

movimiento visible y no visible de cuerpos humanos y no humanos, a través de la emisión de 

frecuencias de sonido. Es así que en esta investigación se realizan indagaciones que abordan 

estas relaciones y estas líneas epistémicas para que, a través de la propia práctica artística y de 

lecturas generales, se pueda conquistar el tema y se vaya estructurando la investigación. De 

esta manera, a lo largo del proceso de investigación interactuaron prácticas experimentales y 

reflexiones teóricas entrelazadamente. 

 

Objetivos 

Objetivo general 

Contribuir al desarrollo de conocimiento en el campo de las artes vivas generando un puente 

entre aspectos provenientes de prácticas coreográficas y la interacción del movimiento con 

estímulos a través de frecuencias de sonido. 

Objetivos específicos 

1. Generar alianzas y cruces entre campos de conocimiento provenientes del sonido y las artes 

vivas. 

2. Ampliar los límites de la coreografía a través de estudios de sonido y coreografía 

expandida.  

 



52 
 

3. Crear prácticas y poéticas a través de un proceso de investigación-creación que cruce 

materiales sonoros y otros cuerpos.  

Con quiénes. El proceso 

 

Este proyecto se fue desplegando a lo largo de distintas etapas. Esta sección las presenta y las 

describe de manera progresiva.  

 El primer contexto en el que se dio inicio a la creación de esta investigación fue 

Cuatro, un proyecto de investigación coreográfica basado en la colaboración de las artistas 

Alina Ruiz Folini (Argentina), Luciana Chieregati (Brasil), Leticia Skrycky y Vera Garat 

(Uruguay), apoyado por el Fondo Iberescena de Ayuda a la Coproducción de Espectáculos de 

Artes Escénicas, en 2019.   

En los inicios de mi curiosidad por el trabajo con frecuencias de sonido, escribí el 

siguiente fragmento, que formó parte de la presentación del proyecto en marzo de ese año:  

La frecuencia es una magnitud que mide el número de repeticiones por unidad de tiempo de 

cualquier fenómeno o suceso periódico. En esta investigación, la intensidad de la frecuencia se 

explicita en un número de experiencias sintetizadas que buscan envolver al espectador en un 

campo acústico y visual. Generar una descontextualización para que el tiempo del sonido y el 

tiempo de lo visual vuelvan los ojos al cuerpo. 

Este proceso tuvo dos instancias claves, una en el Centro de Artes y Ciencias GEN, en 

diciembre de 2019 (Figuras 12 y 13), y otro en el Centro Cultural de España, en septiembre de 

2020.32 En estas instancias, me centré en hacer prácticas de emisión de frecuencias con 

pequeños parlantes y en experimentar con los fenómenos acústicos que se daban en la sala de 

ensayos. A partir de la exploración del sonido con pequeños parlantes, probé junto con Leticia 

Sckrycky el movimiento que se producía en ciertos parlantes con la emisión de algunas 

frecuencias. En determinado nivel de simpatía, los parlantes se movían por el espacio.  

 
 

 

 

 

 

 

32 El registro del proceso en video se puede ver en: 
https://www.youtube.com/channel/UCSZt4C54vOw8LGk3vv18smQ (Hasta 00:31:40 min) 

 



53 
 

Figura 12 

Registro de la primera apertura del proceso. Proyecto Cuatro (2019), Centro de Arte y Ciencia GEN 

 

 

Figura 13 

Residencia de creación Cuatro, 22 de diciembre de 2019, Centro de Arte y Ciencia GEN 

 

 

Durante estas instancias realicé las primeras pruebas de manipulación de diferentes 

frecuencias y parlantes en distintos espacios, de la relación entre las frecuencias y 

determinadas materias y el movimiento en el espacio de las fuentes a través de la 

manipulación de parlantes. También me di cuenta de la relación física que se daba entre las 

frecuencias y las personas, quienes modificaban su posición o movían partes del cuerpo según 

la escucha y la vibración que sentían. Las acciones principales que hacían eran: cerrar ojos, 

mover la cabeza, tocar el piso, acostarse y desplazarse.  

El 13 de febrero de 2020, fui invitada a participar en la 3.a Jornada de Educación 

Artística “El cuerpo en la escena”, organizada por la Sala de Educación Artística de los 

Institutos Normales de Montevideo. En esa instancia, propuse trabajar en una actividad de 

sensibilización, intercambio y escucha. Inicié con una escucha con tres parlantes, luego un 

 



54 
 

ejercicio de escritura a partir de las sensaciones vividas y, por último, un intercambio en 

relación con la experiencia del vibrar, sentir y sonar juntos.  

Durante 2020 y 2021 realicé pruebas de manipulación de diferentes frecuencias y 

parlantes en distintos contextos. Probé cruces de ondas y batimientos, distintas intensidades, 

cantidades y tipos de amplificadores, y pruebas de movimientos de diferentes frecuencias en 

el espacio. Estas pruebas estaban orientadas a experimentar sobre las relaciones entre las 

dimensiones del espacio y las emisiones de frecuencias, entendiendo que cada espacio suena 

diferente y vibra según el sonido que se active. Por otro lado, las ondas inciden de distinta 

manera en cada cuerpo, entonces surgió un foco particular en el efecto de las ondas sobre los 

cuerpos del espacio, cuerpos humanos o no humanos. Me centré en hacer pruebas poniendo 

una atención profunda en lo que cada espacio con sus elementos me daba como información. 

El sonido siempre va a buscar la distancia más larga y las ondas van a mover cada cosa, según 

su masa, de manera diferente.  

 En este período, también me concentré en generar modos de visualización del 

movimiento de las frecuencias en contacto con otras materias. Realicé pruebas visuales y con 

algunos materiales que pude hacer en el período de pandemia, desde trazados manuales, hasta 

diferentes soportes y materiales en movimiento: arena, ceniza, papel quemado y nailon. 

En 2021, fui convocada a trabajar en dos instancias en el Instituto Nacional de Artes 

Escénicas (INAE). Una de ellas se trató de la residencia En Movimiento, realizada en octubre 

de ese año. Este encuentro, convocado por las curadoras Eloísa Jaramillo, de Colombia, la 

argentina Jimena García Blaya y la uruguaya Paula Giuria, me reunió con los artistas Iván 

Haidar, de Argentina, y Briggitte Pontente, de Colombia, para trabajar una semana en el 

INAE. El foco inicial de la invitación estuvo puesto en intercambiar sobre los procesos en los 

que cada uno de nosotros estábamos trabajando. Para abordar mi investigación, en este 

contexto, convoqué al coreógrafo Rodolfo Opazo y al músico Fabricio Rossi. Esta residencia 

fue fundamental para adentrarme, desde ese momento en adelante, en exploraciones relativas 

a ciertos fenómenos de sonido como el batimiento o los nodos de interferencia (ver Figura 

14). También realicé pruebas de visualización y vibración con madera, polvo, alambre, agua y 

cenizas.  

 
 

 

 

 

 

 



55 
 

 

Figura 14 

Registro de trabajo en la residencia En Movimiento (2021), con Fabricio Rossi, Instituto Nacional de Artes 

Escénicas  

 

 

El laboratorio Être et jouer fue realizado del 17 al 29 de agosto de 2021. Se trató de 

una iniciativa impulsada por La Manufacture de Lausanne (Suiza) y la Universidad de 

Montpellier 3 (Francia), en articulación con el INAE, bajo la coordinación de Laurent 

Berger.33 En esta instancia, a la que fui convocada para trabajar con un grupo de performers y 

actores, mi trabajo se centró en el estudio de la relación con las frecuencias y la vibración a 

través del cuerpo y la voz. Fue en este contexto que aparecieron varias de las prácticas de 

relación cuerpo-voz que continué trabajando en el resto de la investigación. Participaron los 

performers y actores Camila Parard Centi, Elisa Fernández, Gimena González, Luciana 

Bindritsch, Mateo Altez Ruiz, Luis Pazos, Rodolfo Opazo y Laurent Berger.34 A la apertura de 

este proceso, realizada en el INAE, la llamé Vasta (ver Figura 15). 

 

34 Una entrevista realizada por la investigadora francesa Maxine Reys, estudiante de la maestría en Creación 
Escénica de la Université Paul Valéry, Montpellier 3, resume algunas de las reflexiones y focos el trabajo 
realizado en el laboratorio:  
https://drive.google.com/file/d/1DdZSJAp0Tmqq3z_-028eUUIHC9_qBrHL/view?usp=sharing 
 

33 Director, docente y traductor, Laurent Berger dirige actualmente la maestría en Creación Escénica de la 
Universidad de Montpellier. Anteriormente fue colaborador artístico y director del Laboratorio hTh Lab en el 
Centro Dramático de Montpellier, bajo la dirección de Rodrigo García, y dirigió la carrera de Dirección Escénica 
en La Manufacture, Haute Ecole des Arts de la Scène de Lausanne. 

 



56 
 

Figura 15 

Serie del registro de trabajo en el proceso de Vasta (2021), Instituto Nacional de Artes Escénicas 

 

 

Entre 2021 y 2022, junto con el artista Rodolfo Opazo, trabajamos en la creación y 

dirigimos la obra Bel, estrenada en febrero de 2022 (Figura 16). El foco principal de esta 

creación estuvo en profundizar la temática del sonido y conocer los abordajes de ciertos 

artistas con relación a los fenómenos del sonido, la acústica y la voz. Hicimos nueve 

entrevistas, las cuales desgrabamos y generamos, junto con la dramaturga Leonor Courtoisie, 

dos textos polifónicos que formaron parte de la pieza. Los entrevistados fueron: Lukas Kühne, 

Martín Canova, Eli Almic, Rodolfo Vidal, Antonella Moltini, Valentín Piñeyro, Franco Bechi, 

Ramiro Guggiari y Carolina Minozzi. A su vez, trabajamos con los músicos Juan Pablo 

Maisonneuve y Franco Bechi y con los diseñadores de luz Santiago Rodríguez Tricot y Juan 

Andrés Piazza. El texto de sala introduce la obra de este modo: 
En mayo del 2021 nos reunimos a conversar con artistas y amigues que desarrollan sus trabajos 

desde el campo del sonido y de la voz. Cada encuentro desembocó en diálogos llenos de relatos 

personales, imaginaciones, fugas técnicas y conceptuales. Alucinaciones sobre y desde el sonido y 

la voz. A partir de la desgrabación de esas conversaciones, surgió un texto que teje citas y 

reescrituras de aquel universo. ... Bel es la reverberación de un texto polifónico, a través de un 

diálogo entre dos performers. Es una invitación a obturar la hegemonía oculocentrista y hundirnos 

en la experiencia de atender y dislocar el sonido y nuestras percepciones del mismo. (Garat y 

Opazo, 2022) 

 

Figura 16 

Bel (2022). Dirección de Rodolfo Opazo y Vera Garat 

 



57 
 

 

 

Durante esos mismos años de 2021 y 2022, tuve algunas participaciones en diferentes 

contextos que me ayudaron a materializar algunos de los gestos de la investigación que 

forman parte de la creación. En agosto de 2021, di un taller en Colombia, organizado por la 

Red de Artes Vivas. Este taller fue un espacio de práctica de algunos de los ejercicios que 

venía desarrollando con el vínculo cuerpo-voz y visualización de la vibración. En febrero de 

2022, di un taller en Colonia del Sacramento, en el marco del encuentro Serie de Prácticas 

Contemporáneas; en este espacio, compartí experiencias de interacción entre la voz y la 

emisión de frecuencias, a través de parlantes en el espacio abierto. Exploramos las relaciones 

sonoras con el entorno y el fenómeno del batimiento, prácticas de emisión de una voz contra 

otra voz, escucha profunda y ejercicios de sonorización con el espacio exterior y el ambiente 

sonoro. 

Los viernes del 17 de junio al 8 de julio de 2022, convoqué a un grupo de estudio en 

Facultad de Artes para compartir y explorar sobre algunas prácticas de escucha y de 

visualización de frecuencias de sonido (Figura 17). A su vez, compartí preguntas sobre la 

proyección de la pieza de artes vivas y la instalación. Estos encuentros, por un lado, fueron 

preparatorios del trabajo en el montaje que luego haría como primera prueba escénica en 

 



58 
 

Giessen, Alemania, y para la instalación que realicé en julio de 2022 en el espacio Lavadero 

de Montevideo. Por otro lado, el grupo de estudio fue un espacio de intercambio, práctica y 

reflexión sobre el proceso de investigación-creación con estudiantes de la licenciatura en 

Danza Contemporánea y artistas invitados. 

 
Figura 17 

Registro del trabajo realizado en el grupo de estudio convocado en Facultad de Artes (2022)   

 

 

La instalación del espacio Lavadero (Figura 18) constó de tres parlantes que emitían 

frecuencias. Una instrucción en una de las paredes del espacio invitaba a quien entraba a 

recorrer la instalación y hacer el ejercicio de escuchar; y una instrucción en uno de los 

parlantes proponía igualar la voz al sonido que salía del parlante provocando un batimiento. 

Esta instalación se centró en compartir fenómenos como los nodos de interferencia, el 

batimiento y la propia sonoridad y vibración que se manifestaba en el espacio con esas ondas 

sonando. Además, en una de las paredes de la sala se veía un video con la edición de las 

diferentes visualizaciones que fui generando en 2020 y 2021, con pruebas de vibración con 

parlantes, papel, nailon, cenizas y papel quemado.35 

 
Figura 18 

Instalación Lavadero, Montevideo, 2022  

 

35 Ver: https://drive.google.com/file/d/1aVYKc8BRCKDoKnQm6oKCvtVTNzYbBeO8/view?usp=sharing 

 



59 
 

 

Del 18 al 30 de julio de 2022, fui invitada a dar un workshop en el Institute For 

Applied Theater Studies en Giessen, Alemania, en cooperación con el Hessian Theatre 

Academy (HTA),36 en el marco del proyecto de investigación Être et jouer, iniciado por el 

académico francés Laurent Berger. En este marco, di el “Workshop of matters and vibrations, 

frequencies which affect the bodies”, en el que participaron estudiantes del Institute For 

Applied Theater Studies y de la maestría en Creación Escénica de la Universidad de 

Montpellier 3. Durante los 12 días de curso (en los que trabajamos 6 horas diarias), nos 

concentramos principalmente en tres focos: 1. el trabajo sobre la emisión sonora de los 

cuerpos, más específicamente el trabajo con la voz, sus recorridos internos y externos, y las 

relaciones que se abren al trabajar a partir del uso de la vibración de la voz entre cuerpos y 

espacios; 2. la escucha activa, el trabajo con frecuencias de sonido emitidas por artefactos 

electrónicos y la escucha de los distintos comportamientos de las frecuencias en el espacio, 

sus efectos y los flujos sensibles que despliegan; y 3. el análisis de las implicancias políticas 

del trabajo. Por las características del proyecto Être et Jouer,37 me solicitaron que realizara un 

montaje para ser presentado al finalizar el laboratorio. A estos efectos, el sábado 30 de julio 

realicé la apertura “Matters and Vibrations, Frequencies which Affect the Body”.  Este 

montaje fue un gran avance para reunir la exploración y trabajar el diseño de la obra escénica 

de esta investigación. Fue presentado como una práctica abierta y luego realizamos una 

conversación con el público asistente (Figura 19). 

 

 

 

 

 

37 “Que examina los modos de interpretar dentro de las formas contemporáneas y las estéticas de la 
performance. Su objetivo es explorar, a través del trabajo en proceso de distintos artistas, las diversas maneras 
de performear, de dirigir y de cómo estos distintos modos se relacionan y desempeñan un papel en la creación 
de performances en la actualidad.” (Recuperado de material interno del proyecto, facilitado por su director 
Laurent Berger; traducción propia.) 

36 Red de estudios y producción de todas las universidades de Hessen, Alemania, que ofrecen programas 
relacionados con el teatro, así como teatros municipales y estatales de la región. Diversas conexiones entre 
disciplinas y socios están bajo el paraguas de Hessian Theatre Academy (HTA). Los programas asociados son: 
Acting (Diploma) at the Frankfurt University of Music and Performing Arts (HfMDK), Applied Theatre Studies 
(BA/MA) at the Justus Liebig University in Giessen, Choreography and Performance (MA) at the Justus Liebig 
University in Giessen and HfMDK, Classical Voice / Music Theatre at the HfMDK, Contemporary Dance 
Education (MA) at the HfMDK , Dance (BA) at the HfMDK, Directing in Theatre (BA) at the HfMDK, Dramaturgy / 
Comparative Dramaturgy and Performance Research (MA) at the Johann Wolfgang Goethe University in 
Frankfurt am Main, Stage Design / Scenic Space (Diploma) at the Offenbach University of Art and Design (HfG 
Offenbach) https://hessische-theaterakademie.de/en/programmes/ 

 



60 
 

Figura 19 

Registro del trabajo realizado en el en el Institute For Applied Theater Studies en Giessen, Alemania (2022)   

  

Unos meses después, fui invitada a participar en el coloquio internacional “Présences 

et présents de l’artiste dans la création” del Centre Dramatique National de Montpellier, 

département Théâtre et spectacle vivant, Université Paul-Valéry Montpellier 3, en el que 

ofrecí la ponencia “Expérimentations autour du projet Redimensions chorégraphiques. Études 

avec des fréquences, des matérialités, des corporéités et des spatialités comme création de 

mondes”, una conferencia performática con la participación de estudiantes de la maestría 

Création Spectacle Vivant de aquella universidad.  

 El viernes 11 de noviembre de 2022, presenté la performance Actividad de escucha, en 

el marco del Festival Cósmica en el bar Tribu de Montevideo (Figura 20). Se trató de una 

acción-instalación que reunía varias de las prácticas que venía realizando, algunas 

activaciones sonoras y la invitación a realizar una práctica de sonar colectivamente con una de 

las frecuencias emitidas.  

 
Figura 20 

Actividad de escucha (2022). Festival Cósmica, bar Tribu, Montevideo 

 

 

 



61 

Los jueves de marzo de 2023, dicté el taller “Materia del sonido: devenires entre 

cuerpos, frecuencias y voces”, en el marco de los Laboratorios de Prácticas Contemporáneas 

de CROMA (Figura 21). Este fue otro contexto para compartir y trabajar la relación entre la 

materia del sonido y su espacialización en los diferentes cuerpos que formaban parte del 

espacio. Trabajamos sobre prácticas de escucha que enlazaban la voz, las frecuencias de 

sonido y los espacios de resonancia; devenires de la escucha en movimiento, devenires de las 

voces en tanto desborde del cuerpo y la relación con el sonido como materia en el espacio. En 

este contexto, a partir de las exploraciones de escucha activa apareció la idea de topografía, 

ese paisaje sonoro que, a partir de la emisión de una frecuencia, se instala en el espacio.   

Figura 21 

Taller “Materia del sonido: devenires entre cuerpos, frecuencias y voces” (2023), Croma 

Desde diciembre de 2023 a diciembre de 2025, tuve cinco bloques de trabajo junto con 

los artistas Paula Giuria, Cala Fernández Mañana, Tamara Gómez, Rodolfo Opazo, 

Magdalena Leite y Aníbal Conde, donde profundizamos en el diseño de la composición de la 

obra escénica. En este período trabajé el diseño lumínico de la pieza de artes vivas con Lucía 

Rubbo y junto a Sebastián Alíes hicimos pruebas para el diseño de la instalación. 

Experimentamos formas de visualización del movimiento de las frecuencias, con la 

interacción entre frecuencias de sonido y diferentes materiales. Asimismo, tuve encuentros 

con Juan Pablo Maisonneuve, con quien compartí el diseño sonoro de la pieza y quien me 

ayudó a grabar las últimas pistas necesarias para su culminación. Para esta última etapa del 

trabajo, luego de haber sido apoyada por la Comisión Académica de Posgrado CAP, recibí el 

apoyo de Fondos Concursables del Ministerio de Educación y Cultura. En este marco, 

Frecuencias fue presentada como work in progress en el Centro Cultural Ciudad de la Costa 

(CCCC), en agosto de 2025. 

Paralelamente, estas pruebas fueron acompañadas por intercambios con colegas, 

lecturas, análisis, feedbacks, etc. Por un período de dos meses trabajé, invitada por la 



62 

Plataforma LODO de Buenos Aires, en los Intercambios Epistolares con la música argentina 

Bárbara Togander. En este período de intercambio, creamos la pieza audiovisual 

Garatogander.38  Y en setiembre de 2025 fui invitada a participar de la exposición 

Resonancias desde el abismo. Prácticas artísticas entre presiones y frecuencias extrañas bajo 

la curaduría de Fabiana Puentes, y seleccionada en la convocatoria Azafrán 2025 del Centro 

Cultural España de Montevideo39. En este contexto presenté la performance video-instalación 

Campo sónico. Fabiana, en su texto curatorial, plantea:40  
Las obras aquí reunidas operan bajo frecuencias y presiones extrañas, adoptando un ecosistema abisal: 

resisten ser completamente decodificadas, transforman el descarte en mutación generativa, traman 

temporalidades heterogéneas, desestabilizan la escala humana y establecen con lo otro una relación 

sostenida en la escucha atenta. 

Este proceso también fue una oportunidad para poner en relación varios elementos de 

la investigación (ver Figura 22). 

Figura 22 

Campo sónico (2025). Prácticas artísticas entre presiones y frecuencias extrañas, CCE, Montevideo

40 Ver: https://ccemontevideo.aecid.es/-/resonancias-desde-el-abismo?redirect=%2F 

39 En esta exposición participaron Guadalupe Ayala, Karina Flores, Leticia Almeida (Tanky) & Mathías Chumino 
(C03RA), Liliana Farber, Pol Villasuso, Sofía Córdoba y Vera Garat. 

38 Garatogander puede verse en: https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=XhkLiTg48xU 



63 
 

Por otra parte, como mencioné antes, durante el proceso fue fundamental encontrarme 

con el artista y docente Lukas Khüne, quien me hizo aclaraciones sobre términos como tono, 

frecuencia, armónico o la propia idea de batimiento que luego formó parte de los 

experimentos; y con Fabricio Rossi, con quien también intercambié sobre temáticas del 

sonido. 

 Las diferentes instancias y pruebas se transformaron no solo en una vía de desarrollo 

de la investigación, sino también en un clarificador de los atributos del trabajo que me 

permitieron darle cuerpo a la investigación, generar el análisis de la temática, su 

sistematización y contextualización.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

IV 

 

La investigación. Las prácticas, los materiales y las acciones 

En este apartado, comparto los contenidos de esta investigación. Estos se dividen en cuatro 

partes: Prácticas del sentir, visualización y otras materializaciones, instalación y pieza de 

artes vivas. 

 

Prácticas del sentir 

A lo largo del proceso fueron surgiendo algunas metodologías que me ayudaron a profundizar 

y visualizar la investigación. Experimentaciones que se volvieron prácticas que vinculan lo 

táctil, lo sonoro como materia relacional y espacial (a través de la emisión de frecuencias de 

sonido con diferentes interfases y de la voz) y la escucha.  

 Estas prácticas buscan resensibilizar, volver a hacer sensible. Lo que sería, en palabras 

de los investigadores Marie Bardet y Silvio Lang, resensualizar para volver a sentir de una 

forma distinta. Vivimos en un mundo que tiende a la homogeneización de la sensibilidad, el 

valor de estas prácticas radica, entonces, en favorecer una posibilidad de fuga frente a esa 

tendencia. Si todo tiende a acelerarse, es útil ralentizar. Si lo hegemónico es la aceleración, 

estas prácticas buscan enlentecer. Por eso, a cada una de ellas es necesario darle tiempo, 

practicar lentamente, dar espacio. Lo mismo sucede con la acumulación o la maximización de 

las cosa: si todo tiende a una verborragia de opiniones, estas prácticas tienden a priorizar la 

escucha. Esto implica una recepción, un vínculo más sutil con las cosas del mundo. Implica 

recibir y observar qué nos sucede con eso que recibimos, prestar atención y disponerse a la 

escucha.  

 Y a la vez, el escuchar no está dado; uno debe disponerse a escuchar. Esto implica 

construir un escenario, un territorio para esa escucha. “La escucha tiene una capacidad 

exploratoria que no busca conocer el mundo, sino que se acerca al aprendizaje como una 

práctica, un esfuerzo físico y constante por comprender, momentáneamente y una y otra vez, 

cómo vivir en el entre-de-las-cosas” (Voegelin, 2018, p. 59; traducción propia). Construir ese 

territorio y disponerse a la escucha puede implicar ponerse en relación con el entorno, con los 

otros o tu propio cuerpo. Es en estas prácticas en donde ensayamos esas formas de estar 

presentes y de poner el cuerpo. Entonces, lo importante es no dar la sensación por sentada, no 

dejar que nos gane la homogeneización del sentir. Se trata de una especie de reeducación 

 



66 
 

sensible para volver a sentir de una manera que no conocíamos o que conocíamos, pero que 

había quedado en otro plano de la sensación y vuelve a reactivarse con la práctica. 

 También, este proceso tiene que ver con encontrar un lugar de resonancia, un espacio 

de encuentro en donde la vibración y el sonido que conecta –Javiera Peón Veiga lo plantea 

como un vehículo– sean un puente para la relación entre las cosas. Cuando el sonido se 

encuentra con el espacio, con los cuerpos, se genera una interacción. En la medida en que el 

espacio, los cuerpos y un nuevo sonido interactúan, lo que se daba hace un momento cambia; 

de este modo, se crean nuevas formas de estar en el espacio, nuevas resonancias y 

movimientos que comparten materialmente la vibración. Sensibilizarse en ese encuentro sutil 

y háptico amplifica lo micro. Esta posibilidad abre nuevos caminos en la experiencia 

sensorial, llevando a los cuerpos humanos y más que humanos a un lugar inmediato de 

interrelación.  

 Al mismo tiempo, sonar junto a otras personas abre cuestiones que tienen que ver con 

lo comunal, con el encuentro, con el hacer en colectivo, con lo que pasa más allá de uno. Por 

esto, la idea de ser atravesados por el sonido y, al mismo tiempo, tener la experiencia del 

sonar trasciende lo puramente subjetivo e individual. La voz sale del cuerpo y trae 

instantáneamente lo colectivo. Y sumado a esto, el emitir un sonido tan básico como una 

frecuencia nos conecta con sensaciones muy primarias, prerreflexivas, sin sentido, lo que trae 

consigo aspectos de nuestro modo de ser que hemos dejado atrás. Sonar sin un único sentido, 

sonar en la posibilidad prerreflexiva del sonido.  

 Si hacemos sonar una frecuencia en un espacio, si la estacionamos, instantáneamente 

aparece lo que llamo una topografía invisible, un territorio con un paisaje, un espacio estético 

en cuanto sensible que se presta a la interacción. Abrir la atención y la disponibilidad a sentir 

este fenómeno, con sus nodos de interferencia, con sus ondas, sus silencios y espacios de 

mayor o menor intensidad de sonido, así como sus vibraciones y resonancias, genera un 

paisaje de escucha que sensibiliza lo táctil, lo microvibratorio, lo conectivo, lo espacial, lo 

fluido, blando, sutil y más. 

 En este proceso fueron creadas 19 prácticas que atravesaron los siguientes focos:  1. la 

materia del sonido en el espacio, fenómenos del sonido; 2. la escucha; 3. el sonido como 

conector, lo relacional y el estar juntos; 4. la vibración micro y macro, lo visible y lo invisible, 

el movimiento común de las cosas; 5. experimentaciones de la relación cuerpo, voz y 

vibración, materialidades del cuerpo, canales de aire y dislocación de la relación cuerpo-voz; 

y 6. relaciones del sentir y el imaginar, la voz en el espacio, autonomía de la voz. 

 

 



67 
 

 A continuación, enumero las mencionadas prácticas: 

Práctica 1. Solo escuchar  

Práctica 2. Topografías invisibles, un paisaje que escucha. Las frecuencias y la voz como 

fuerza vibrátil que conecta. Vibraciones, materias y escalas 

Práctica 3. Tocar sónico. Las fuentes móviles, escalas micro y macro  

Práctica 4. Una frecuencia, una voz 

Práctica 5. Escuchar y sonar en colectivo  

Práctica 6. Boca a boca 

Práctica 7. Desde el canal de aire: la voz  

Práctica 8. La voz como fuerza vibrátil que conecta, el coro   

Práctica 9. El cuerpo que escucha. Topografía del sonido y la escucha 

Práctica 10. Tapar y destapar orificios  

Práctica 11. La voz como fuerza de vibración y continuidad entre las partes  

Práctica 12. Tapa contra tapa  

Práctica 13. Amasarse, sonar y vibrar juntos  

Práctica 14. La voz desborda el cuerpo y sale al espacio 

Práctica 15. La voz fuera del cuerpo en el espacio 

Práctica 16. Yuxtaposición de capas  

Práctica 17. Correr el centro, demorar la caída 

Práctica 18. Percibir, sentir e imaginar. Tocar desde cerca y a la distancia  

Práctica 19. Práctica de escuchar-sonar-trazar  

 

Visualización y otras materializaciones 

 

Durante el proceso se incursionó en diferentes experimentaciones, con la intención de hacer 

aparecer posibles visualizaciones de aspectos del trabajo. Esta intención de visibilizar la 

interacción entre sonido y diferentes materialidades, crear imágenes y hacer visual parte de la 

investigación fue un modo de pensar la relación entre lo invisible y lo visible. De probar el 

hacer aparecer imágenes visuales desde la relación sonora. En este “hacer aparecer”, se busca 

develar una imagen desde el practicar dispositivos que acerquen esa imagen a la propia 

relación con el acontecimiento que la hace surgir, con la experiencia o suceso que hace que la 

imagen aparezca; en este caso, el contacto entre materiales (como, por ejemplo, papel, agua o 

nailon) y frecuencias de sonido. Esta intención, de algún modo, busca, al igual que en las 

diferentes metodologías propuestas en el proceso, sintetizar y simplificar la brecha entre lo 

 



68 
 

determinado y lo indeterminado de un acontecimiento que expone afectos visibles y no 

visibles del vínculo y contacto entre el sonido y la materia con frecuencias de sonido. Aquí, 

ese contacto y visualización entre materias hace que “el límite ya no se encarne en una 

cualidad abstracta, sino que se vuelva una membrana viviente, sensible” (Lapoujade, 2018, 

p. 89). 

Esto busca también, en las experiencias de visualización (ver Figura 23), no dejar 

pasar lo vivencial en cuanto experimentación en el presente, tanto en el momento de la 

experiencia de crear o visualizar como en el momento de compartirla con otros. En este 

sentido, se realizaron varias experiencias de interacciones materiales para que, en su contacto, 

dieran cuenta de las fuerzas que estaban operando en la experiencia.   

 
Figura 23 

Imagen captada del proceso de visualización audiovisual (2021). Papel, cenizas y parlante, Instituto 

Nacional de Artes Escénicas 

 

 

La primera parte de este atributo del trabajo fue mayoritariamente desarrollado en el 

período de pandemia. En un momento en el que el contacto y la proximidad entre los cuerpos 

estaban siendo coartados, trabajar en hacer visible el movimiento que se da en la interacción 

 



69 
 

entre sonido y materia a la distancia fue un modo de actualizar la memoria del contacto y del 

toque, de la fuerza de lo háptico, a través del sonido más allá de la proximidad entre los 

cuerpos. En este período, probé la interacción de frecuencias con diferentes parlantes y 

distancias entre ellos, y entre frecuencias y diferentes materiales como: nailon, papel, papel 

quemado, arena, cenizas, agua, polvo, vidrio, metal, alambre, madera, aluminio, plástico, tela 

y diferentes fuentes de luz (Figuras 24 y 25).  

 
Figura 24 

Pruebas de visualización con papel quemado, arena y cenizas sobre papel y parlante 

 

 

Me centré en explorar el desencadenamiento de las relaciones de contacto entre 

materias, frecuencias sonoras y su visualización, observando cómo estas relaciones devienen 

en visualidad y cómo estas representaciones influyen en nuestra relación con el sonido. 

Utilicé diferentes frecuencias, manipuladas en tiempo real, y diferentes dispositivos, con 

superficies o contenedores de materiales, etc.  
 

 



70 
 

Figura 25 

Imágenes captadas de procesos de visualización audiovisual de frecuencias de sonido (2022). Nailon, 

cenizas, papel y parlantes 

 

 

En estas pruebas de visualización, no me interesaba utilizar espectrogramas ni 

tampoco llegar a las Figuras de Chladni; a pesar de conocer su existencia, el trabajo tomó 

otras direcciones. Lo que busqué fue experimentar diferentes contactos y puestas en relación 

de materiales y sonido para, desde esa experimentación, develar nuevas visualizaciones de 

estos contactos. Fue interesante observar cómo las diferentes características de las relaciones 

entre sonido y espacio o sonido y materia desembocaban en imágenes. 

Entonces, en esta dirección, a lo largo de la investigación realicé las siguientes 

prácticas: 1. Práctica 19: escuchar-sonar-trazar, 2. visualización con frecuencias y distintos 

 



71 
 

materiales y 3. prácticas de visualización a través de refracción. Estas prácticas fueron parte 

del proceso de investigación en sus diferentes etapas e instancias. La práctica 1 dio el 

resultado de imágenes a las que llamo mapas (ver Figura 26). 

 
Figura 26 

Mosaico creado durante la Práctica 19: escuchar, sonar, trazar 

 

Nota. Ver Apéndice. 

 

Luego, algunos de los resultados que fui alcanzando en la visualización con 

frecuencias y distintos materiales y la refracción formaron parte de algunas aperturas públicas 

del proceso, como imágenes disparadoras de diálogos en los talleres que fui realizando41 y, 

finalmente, dos dispositivos que forman parte de la instalación y la pieza de artes vivas: uno al 

que llamé “estanque” y otro de “refracción” (figuras 27 y 28). En la concreción de ambos 

dispositivos trabajé junto con el artista Sebastián Alíes.42 

42 Se pueden ver en los siguientes enlaces: 
https://drive.google.com/file/d/1utT5ATYB4mrHJ0u3GxwL08XkFuM_tln9/view 
https://drive.google.com/file/d/1zAbyyN9T0o2nvQdeuxpN3zlNUWo0gzFm/view 
https://drive.google.com/file/d/1Cs6V4156xM03UtaY38tRgC_S-MJjjdTR/view 
https://drive.google.com/file/d/1mBd0KuyER1aWqxKTf8RIbLbCn7nsp4cW/view 
https://drive.google.com/file/d/1pecl6MmUuEw4zjmfTSiQ7Buum1k-i0O7/view 

 

41 Se pueden ver los materiales generados en los siguientes enlaces: Prueba frecuencias y cenizas 1.MOV / 
Prueba frecuencias y cenizas 2.MOV / Prueba frecuencias y cenizas 3.MOV / Prueba frecuencias y cenizas 
4.MOV / Edición visualización frecuencias y cenizas.mov 

 



72 
 

 Este trabajo de visualización develó diferentes imágenes y poéticas visuales que 

habilitaron nuevas formas de experimentar el sonido, visualizando la conexión entre la 

vibración sonora y su presentación en el espacio. 

 
Figura 27 

Imágenes captadas del proceso de visualización refracción (2025) 

 

 
Figura 28 

Imágenes captadas del proceso de visualización estanque (2025) 

 

 

La instalación  

 

Desde 2019 fui realizando diferentes prácticas, de las cuales se fue desplegando una mirada 

coreográfica que pone foco en movimientos provocados por las frecuencias; muchas veces, 

estos movimientos son visibles o más sensiblemente evidentes y otras, no. Algunas veces, lo 

que se ve es la repercusión del movimiento de algo sobre otra cosa, o ni siquiera se ve ningún 

movimiento.  

 A partir de este fenómeno, me empezó a interesar la idea de que la mayoría de las 

cosas que se mueven con estos sucesos no se ven: partículas, bichos, polvo, etc. Esta 

 



73 
 

observación me llevó a preguntarme sobre las capas de lo no visible y a acudir a la 

colaboración del científico Federico Battistoni,43 con quien reflexionamos sobre algunas 

características generales de las relaciones orgánico-inorgánico y de las escalas micro y macro 

en las relaciones de movimiento, a través de las frecuencias de sonido que estaba 

experimentando. Las consecutivas pruebas que fui realizando con diferentes materiales me 

llevaron a un trabajo que desembocó en la visualización y amplificación poética del 

movimiento de lo micro.     

 Acompañando estos desarrollos comenzó a aparecer otro atributo del trabajo, la idea 

de que era necesario guionar las frecuencias de sonido. O sea, la duración, las características y 

la permanencia de las frecuencias en el tiempo-espacio. Estas exploraciones focalizadas en la 

emisión de frecuencias, su superposición y cambios de intensidades me empezaron a dar una 

información coreográfica de la relación del sonido con los materiales con los que resonaba; y 

con esto se desplegó una reflexión sobre el campo de lo coreográfico en tanto contenedor de 

relaciones de lo material, lo háptico y sensible, pero no necesariamente visible.  

En este punto se cruzó otra artista, la brasileña Carolina Mendonça, con quien 

intercambié reflexiones y trabajos en el contexto de los festivales Arqueologías del Futuro, en 

Buenos Aires, y Nido, en Rivera. A partir de las charlas con esta artista, se activó mi interés 

por la idea de que el dispositivo de la investigación, ya sea instalativo o de artes vivas, al ser 

compartido con otros, podría ser vivido como experiencia artística, como práctica o como una 

obra coreográfica indistintamente. De hecho, una de las cuestiones que me venía llamando la 

atención era que al probar un sistema simple44 de activación y desactivación de distintas 

frecuencias, a través de amplificadores de sonido (con canales separados distribuidos en un 

espacio), se activaba una dimensión performativa de quienes vivían la experiencia. La 

vivencia generaba ciertas fisicalidades particulares en quienes participaban de la propuesta; el 

estado de escucha y las repercusiones del sonido en el espacio activa cierto tipo de 

movimientos, como pequeños movimientos de cabeza que reorientan la escucha en distintas 

direcciones, balanceos del cuerpo, traslados, entre otros (Figura 29). 

 

 

44 En ese momento, el sistema que estaba usando implicaba ir activando y desactivando, y variando de 
frecuencias usando la aplicación en línea Tone Generator. Según la interfaz que usaba, modificaba las 
intensidades desde la propia interfaz (ya sea una computadora o un celular). Esto implicaba irme moviendo por 
el espacio para poder acceder a las interfaces y modificar las frecuencias o las intensidades. 

43 Battistoni es licenciado en Bioquímica y máster en Química por la Facultad de Ciencias de la Universidad de la 
República. En Bremen, Alemania, se doctoró en Microbiología y realizó un posdoctorado. A su vuelta al país, 
realizó otro posdoctorado y finalmente creó su propio grupo de investigación en el Instituto de Investigaciones 
Biológicas Clemente Estable. 

 



74 
 

Figura 29 

Movimientos de escucha (2025) 

 

 

Fueron numerosas las pruebas y observaciones que desembocaron en esta instalación, 

desde la apertura del proceso Cuatro, en 2019, hasta la performance Actividad de escucha que 

realicé en 2022. Cada taller, cada espacio de encuentro y práctica del proceso fue 

posibilitando un entendimiento sobre el estado que este dispositivo de frecuencias abría.  

Por otra parte, la idea de visualización del sonido señala una valoración de lo invisible 

y cómo esto se puede transformar en algo visible y tangible. Hablar de diferentes dimensiones 

del sonido en su relación con el entorno implica un reconocimiento de la importancia de la 

interacción con el espacio y la escucha. Esta dimensión de la interacción con el espacio y el 

entorno a través de una profundización de lo sensible genera una accesibilidad 

afectivo-sensorial que trae a la superficie relaciones entre lo visible y lo no visible, lo material 

e inmaterial, que se aleja de las percepciones tradicionales o los ritmos acelerados de 

relacionamiento actuales. 

En el presente, la instalación llamada Frecuencias integra experimentaciones sobre 

guiones de sonido, escucha, interacción entre sonido y espacio, fenómenos acústicos, así 

como la materialización y visualización del sonido en una experiencia sensible.  

 En la versión de instalación en sala, se invita a explorar de forma envolvente 

diferentes dimensiones del sonido en su relación con el espacio. La instalación cuenta con 

cuatro parlantes dispuestos en las esquinas de la sala. En el centro hay un estanque con agua 

(de aproximadamente 1m x 1m, según el espacio donde se instale). Esta se mueve a partir de 

la vibración generada por un quinto parlante colocado debajo del estanque (ver boceto de la 

 



75 
 

Figura 30 y la Figura 31).45 Quien habita la instalación puede recorrer el espacio y 

experimentarla háptica, sonora y visualmente. 

 
Figura 30 

Boceto de la versión instalación en sala 

 

45 Este formato tiene dos audios: uno que sale por los parlantes colocados en las cuatro esquinas y otro que sale 
del parlante colocado debajo del estanque. Estos audios se componen de variaciones de frecuencias, 
espacialización y modulaciones de intensidad; del mismo modo, el parlante que esta debajo del estanque, que 
modula en intensidad y levemente en frecuencias. 
 

 



76 
 

Figura 31 

Estanque de vidrio, agua y parlante (2025) 

 

 

La versión para espacio abierto se concentra en el estanque, que contiene agua y un 

parlante colocado debajo. El guion de sonido sale por un único parlante que mueve el agua 

(ver boceto de la Figura 32). Se trata de una grabación con modulaciones de intensidad y 

variaciones leves de la frecuencia principal con la que resuenan los materiales de la pieza.  

 
Figura 32 

Boceto de la versión espacio abierto 

 

 

 



77 
 

Ambas versiones se trabajan de manera muy experimental probando manualmente 

cuáles son la frecuencia y la intensidad que mueven el dispositivo y, por lo tanto, el agua. Una 

vez hechas las pruebas, se hacen las grabaciones de sonido para activar la instalación.  

 

Pieza de artes vivas   

 
Quien escucha es, entonces, una especie de médium, alguien que percibe y se conecta con 

aquello que subyace a las formas del mundo. 

David Toop, Resonancia siniestra. El oyente como médium 

 

La pieza, llamada al igual que la instalación Frecuencias, comienza con la formación de un 

círculo con los espectadores que se sientan en el piso, junto a los parlantes y los performers. 

 Progresivamente suena una frecuencia46. Esta hace sonar el espacio a través de la 

vibración y afecta también a los cuerpos que la habitan. Luego de seis minutos, aparece un 

batimiento en el encuentro de dos frecuencias desfasadas.  

A los cuatro minutos, vuelve la frecuencia fundamental, sincronizando nuevamente la 

emisión inicial: 90 hz. Esta vibración compartida se convierte en experiencia común: los 

parlantes emiten vibraciones y los espectadores pueden sentirlas a través del contacto con el 

piso. Los performers exploran también las vibraciones en el espacio. Vuelve un batimiento y 

se abre una nueva capa: la relación con la voz. Surge un intercambio material con las 

frecuencias y los cuerpos. Se instala una búsqueda por parte de los performers para resonar 

con la frecuencia que sale de los parlantes. Aparece una continuidad entre la voz y la emisión 

de las frecuencias. 

En estos entrelazamientos entre lo que llamo frecuencia “base” y las pulsaciones, 

surgen tres aspectos de interés: a. la interacción con el espacio y la materia de sonido que se 

instala en el entorno, b. el contacto corporal y sonoro con los demás performers, cosas y 

espectadores a través de la vibración, y c. el sonido a través de los cuerpos, el cuerpo como 

materia. 

La disposición circular, combinada con la proximidad a los parlantes, da lugar a una 

forma de coro táctil –un coro vibracional más que vocal, una resonancia compartida–. Esta 

figura básica –el círculo– convoca tanto a lo ritual como a lo común, y el sonido de las 

frecuencias, a lo táctil y lo conectivo. Como señala Eduardo del Estal (2022), el círculo puede 

46 En el INAE, la frecuencia que comienza a sonar –que, a su vez, será la frecuencia base para el guion de 
sonido– es de 90 hz. En el intento de encontrar la frecuencia fundamental, la de 90 hz fue la que nos dio más 
resonancia. 

 



78 
 

entenderse como una estructura de poder horizontal que posibilita el acontecimiento colectivo 

y la atención compartida. Se abre una relación físico-material entre cuerpo, voz y espacio   

(ver boceto de la Figura 33).  

 
Figura 33 

Bocetos del proceso de investigación-creación 

 

 

 El siguiente es un momento que llamamos de “arrullo colectivo”, se busca un cuerpo 

móvil en tránsito, un cuerpo que todo el tiempo está en movimiento y que tiene una relación 

con el borde. Que practica explorar el sonido desde lo táctil, a través del contacto y de la 

relación con diferentes materias que están en el espacio.  

 Luego se entra en contacto directo con los parlantes hasta moverse con ellos, 

entablando una relación afectiva y material (Figura 34). Es un espacio de exploración con el 

parlante, con su textura, su peso, su vibración. Se da una interacción directa, una relación 

amorosa con lo material. Los parlantes se cargan, se desplazan, se tocan. Durante la pieza, las 

fuentes de sonido van cambiando de lugar, esto mueve su relación material-espacial. 

Progresivamente, se acciona un sonido más complejo, aparecen múltiples fuentes sonoras que 

reconfiguran el espacio. Algunas fuentes sonoras aparecen “desde atrás” alterando 

radicalmente la dirección de la escucha. Esto despliega una espacialidad expandida, 

atravesada por un cambio de escala, que traslada la atención a un dispositivo de refracción.  

 

 

 

 

 



79 
 

Figura 34 

Bocetos del proceso de investigación-creación 

  

 

Mientras tanto, se mueven los parlantes por el espacio: el paisaje sonoro, el círculo, los 

performers y la partitura espacial desaparecen. Se termina de desarmar el círculo. Lo que 

queda es el ambiente, el espacio cargado de sonido. Se abre un momento de visualización de 

la vibración a través de la luz, aparecen otras materialidades (Figura 35).  

 
Figura 35 

Bocetos de dispositivos de luz e imágenes de materiales probados para refracción  

 

 

 



80 
 

La visualización es táctil, sonora y afectiva. Como plantea André Lepecki, la opacidad 

“constituye una poderosa crítica a la iluminación que define el capitalismo neoliberal 

contemporáneo” (2019, p. 222). En lugar de apostar por la hipervisibilidad, la obra se mueve 

en luz baja: propone una atención opaca, una visualidad vibrante, casi táctil. Esta opacidad y 

penumbra, junto con la orientación hacia lo audible y la escucha, parecen constituir un intento 

de revisar críticamente los regímenes de visibilidad que dominan lo escénico contemporáneo. 

Tal gesto dialoga con lo que señala Lepecki (2019), cuando advierte que “la visibilidad y el 

espectáculo de las realizaciones escénicas se entremezclan con el poder contemporáneo, 

particularmente cuando este último está sumamente comprometido con el control escópico y 

la manufactura de la subjetividad como transmisión compulsiva de imágenes selfies 

hipervisibles” (pp. 222-223). 

 Al final, en las distintas versiones de la obra, entra un artefacto que reconfigura el 

espacio. En Giessen, fue un andamio de aluminio; en las aperturas del proceso realizadas en 

Facultad de Artes, una Génie, una plataforma empujada por dos performers, que desplazaba 

lentamente los cuerpos y objetos que quedaban en el espacio; en el CCCC, se arrastró una 

plataforma de madera con un subwoofer. Progresivamente, el dispositivo de refracción se iba 

apagando y quedaba solo el subwoofer que recorría el espacio sonando empujado por un 

performer.  

A medida que esto sucede, las variaciones de sonido se apagan. Finalmente, se 

prenden las luces de la sala (ver Figura 36 y 37). 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 
 

Figura 36 

Guion de sonido, voces y desplazamientos de la pieza de artes vivas Frecuencias 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



82 
 

Figura 37 

Guía de cues para la luz de la pieza 

 
Nota. Imagen de archivo de trabajo realizado junto a Lucía Rubbo para la presentación en el CCCC y 

adaptado para pruebas a ser realizadas en INAE en diciembre de 2025. 

 

 Un aspecto importante es que la elección del espacio modifica completamente la obra. 

En cada versión, la arquitectura, el piso, el sonido, el mobiliario y los materiales que lo 

componen son elementos activos de la composición. Siguiendo a Tim Ingold (2012), el 

ambiente puede entenderse no como un fondo estático, sino como una red dinámica de 

relaciones entre cuerpos, fuerzas y materiales que coconstituyen la experiencia. 

Como en las Prácticas del sentir, el cuerpo opera, hace y se amplifica desde el 

movimiento, desde el imaginario, desde la asociación, desde la escucha. Se suceden una 

yuxtaposición de acontecimientos, intensificaciones y cambios de atención.  

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 
 

V 

 

Consideraciones finales 

 

Esta investigación surgió de la necesidad concreta de practicar y abrir un espacio de 

pensamiento desde las artes vivas, mi práctica coreográfica y lo sonoro. A lo largo del 

proceso, lo que comenzó como una búsqueda para generar cruces entre diferentes 

materialidades fue tomando forma en un hacer que desborda categorizaciones disciplinares.  

Esta tesis ha intentado ser más que una afirmación, una forma de experimentación para 

desarrollar modos de estar, de moverse, de escuchar y de sentir; en donde el movimiento, la 

vibración y la escucha se afectan mutuamente. Buscó abrir un campo de exploración y 

contribuir al desarrollo de conocimiento en el campo de las artes vivas, generando un puente 

entre prácticas –a las que llamé del sentir–, lo coreográfico –en un sentido expandido, 

experimental y material– y diferentes relaciones con estímulos sonoros. Esta relación fue 

tratada como una zona de resonancia donde cada exploración, que vinculó afectos y diferentes 

materialidades, se configuró en términos de copresencia y coimplicación, sin pensar que una 

cosa responde a otra, sino que cada acontecimiento se da en una mezcla relacional afectiva y 

de transformaciones materiales. En este sentido, el sonido no se utilizó como herramienta o 

acompañamiento, sino como fuerza, como materia vibrátil que convoca, une y conecta 

cuerpos y cosas, humanas y no humanas.    

 Este proyecto trabajó sobre lo vivencial y buscó inhibir la significación para entrar en 

lo accidental y en la indefinición. Esto quiere decir que buscó activar experiencias que 

transformen nuestra atención o, más bien, guiar a quienes participen en ellas a través de 

eventos que modifiquen nuestros modos de estar. Para esto, en esta investigación, se moldean 

escenarios activando una fuerza vibrante y colectiva que nos lleva a experiencias de lo vivo, 

cargadas de contagios, conexiones y modos de sentir específicos. La escucha, la reverberación 

y la resonancia quizás nos permitan entrar en esos virtuales colectivos o, como diría Suely 

Rolnik (2019), en esas capacidades extrasensoriales y extracognitivas. 

 A través del recorrido realizado, se lograron transposiciones entre los campos del 

sonido y las artes vivas. Las alianzas y colaboraciones permitieron entender el territorio y las 

tensiones que, a través de la práctica, se fueron generando. Las frecuencias de sonido abrieron 

conexiones, vibraciones y reflexiones técnicas y poéticas, expandiendo los marcos de lo 

coreográfico y de una investigación-creación en artes vivas más allá de lo visible.  

 

 



85 
 

En este sentido, alineada con propuestas que desde los estudios críticos han 

cuestionado cómo ciertas formas de ver –y de hacer ver– están cargadas de poder, de 

jerarquías y de exclusiones, el trabajo se puede entender como una forma de conectar con 

otras visualidades, afectivas, vibrátiles e imaginarias. La vibración como fuerza invisible que 

conecta, la voz como fuerza vibrátil. Esta dimensión política del sonido, la síntesis del trabajo 

con las frecuencias, el contacto simple y los múltiples sucesos que se abren van dando cuenta 

de la complejidad de la experiencia, en un sentido amplio. De lo concreto se pasa a lo 

complejo. 

 Resituar la coreografía como una práctica pensante y viva puede desplegar 

conocimientos que aporten tanto a la propia práctica como a su conceptualización. Es así que, 

lejos de pensar en un resultado, se propusieron prácticas y poéticas que integran cuerpos, 

materiales y sonidos para que algo acontezca. Desde ahí no aparecen conclusiones cerradas, 

sino rastros, experiencias singulares, posibilidades, maneras de estar-juntos en la vibración, en 

la escucha y en el movimiento; desbordes que siguen trabajando incluso después del cierre 

formal de esta tesis.    

 Los atributos aquí desplegados continuarán siendo desarrollados en próximas etapas:  

coreografía expandida, coreografía experimental, coreografía material. Lo vibrátil y lo sonoro 

como apertura de relaciones. Movimiento humano y no humano. Escucha como forma de 

cohabitar.  

La coreografía experimental o material es entendida como una posible vía para 

favorecer y ampliar el campo de las artes vivas en el contexto actual. Asimismo, pensar los 

modos específicos de hacer y la manera en que el conocimiento se crea en un contexto de 

práctica artística puede devenir en una apertura que permita pensar también a otras 

disciplinas.   

 Las frecuencias pueden modificar el estado de la materia y los cuerpos, generando 

nuevas conexiones y entrelazamientos del pensamiento –entendiendo el pensamiento como 

sensación, percepción, y acción–. Eso quizás active nuevos imaginarios, nuevas historias, 

nuevas fabulaciones. De este modo, esta investigación es una práctica crítica y situada; una 

apertura hacia futuros posibles de creación.    

 

 

 

 



86 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 
 

Referencias 

 

Agamben, G. (2005). El hombre sin contenido. Ediciones Altera. 

Austin, J. L. (1990). Cómo hacer cosas con palabras (J. M. López Muñoz, Trad., 2.ª ed.).  

  Paidós. (Obra original publicada en 1962) 

Bardet, M. (2021). Perder la cara. Cactus. 
Bennett, J. (2012). Materia vibrante. Una ecología política de las cosas (J. C. Rodríguez,  

  Trad.). Caja Negra. 

Burrows, J. (2010). A choreographer's handbook. Routledge. 

Centro Cultural de España de Montevideo. (2025). Resonancias desde el abismo 

Prácticas artísticas entre presiones y frecuencias extrañas. 

https://ccemontevideo.aecid.es/-/resonancias-desde-el-abismo?redirect=%2F 

Corrieri, A. (2019). La piedra, la mariposa, la luna y la nube. Notas sobre la dramaturgia en  

la era ecológica. En B. Hang y A. Muñoz (Eds.). El tiempo es lo único que tenemos. 

Actualidad de las artes performativas (pp. 267–284). Caja Negra. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (2010). Mil mesetas: Capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos. 

Deleuze, G. y Pabón, C. (2012). La inmanencia: una vida. Inmanencia. Revista del Hospital  

  Interzonal General de Agudos Eva Perón, 1 (1). 

Del Estal, E. (2010). Historia de la mirada. Atuel. 

Farnell, A. (2010). Designing sound. Mit Press. 

Foucault, M. (2008). Topologías: heterotopías y cuerpo utópico (R. García, Trad.). Fractal. 

Garat, V. (2021). Apuntes sobre el proceso de investigación Vasta en el laboratorio Être  

  et Jouer [Manuscrito inédito]. 

Haraway, D. J. (2019). Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno.  

  Consonni. 

Heidegger, M. (2022). Ser y tiempo. Editorial Universitaria de Chile. 

––––––    (2002). El origen de la obra de arte (2.ª ed., J. E. Rivera, Trad.). Editorial  

  Trotta. (Obra original publicada en 1935) 

Ingold, T. (2012). Ambientes para la vida. Trilce. 

Ingvartsen, M. y Chauchat, A. (2010). 10 × 10 afirmaciones. Cairon. Revista de estudios de  

  danza, 14, pp. 10–11. Universidad de Alcalá. 

Krauss, R. (2002). La escultura en el campo expandido. En H. Foster (Ed.). La  

  posmodernidad. Un informe. Akal. 

 



88 
 

Kühne, L. y Lengronne, F. (Eds.). (2020). Forma y sonido. Quince años de arte sonoro en  

  el Uruguay. Editorial UNQ. 

Kühne, L. (Ed.). (2006). Espacio y frecuencias. La sensación visual del sonido. Museo  

  Nacional de Artes Visuales. 

Lang, S. (2019). Manifiesto de la práctica escénica. En B. Hang y A. Muñoz (Eds.). El  

  tiempo es lo único que tenemos. Actualidad de las artes performativas (pp. 113–122).  

  Caja Negra. 

Lapoujade, D. (2018). Las existencias menores. Cactus. 
Lepecki, A. (2007). Choreography as apparatus of capture. TDR: The Drama Review, 51(2),  

  119–123. 

––––––         (2017, septiembre 22). Son[i]a #248: André Lepecki [Entrevista]. Ràdio Web.  

 En: MACBA. https://rwm.macba.cat/es/sonia/sonia-248-andre-lepecki 

––––––         (2019). Las políticas de la imaginación especulativa en la coreografía  

  contemporánea. En B. Hang y A. Muñoz (Eds.). El tiempo es lo único que tenemos.  

  Actualidad de las artes performativas (pp. 221–254). Caja Negra. 

Maldonado, J. F. (2019). ¡Hidratación y libertad! En B. Hang y A. Muñoz (Eds.). El tiempo  

  es lo único que tenemos. Actualidad de las artes performativas (pp. 255–270). Caja  

  Negra. 

Museo de Arte Contemporáneo de Barcelona. (2012). Expanded choreography.  

Situations, movements, objects… 

https://www.macba.cat/en/activities/expanded-choreography-situations-movements-objects/ 

Naser, L. (2025). Pedagogías como disputas: orientaciones, instituciones y estrategias  

  situadas para estudiar las danzas. En V. Anzalone, M. Pintado y L. Naser (Coords.).   

Escribir danzas 1: historias, relatos, archivos, cuerpos, textos. Revista de Danzas de 

  acá, Fartes, Udelar, microutopías. 

Oliveros, P. (1974). Sonic meditations. Smith Publications. 

––––––         (2005). Deep Listening: A composer’s sound practice. iUniverse. 

Pontbriand, C. (2014). Expanded Dance. En N. Solomon (Ed.). Danse: An Anthology  

  (pp. 96-108). Les Presses du Réel. 

Rojo, P. (2019). To dance in the age of non-future [Tesis de doctorado]. Stockholm  

  University of the Arts, Suecia. 

Rolnik, S. (2019). Esferas de la insurrección: Apuntes para descolonizar el inconsciente.  

  Traficantes de Sueños. 

Sánchez, J. A. y Pérez Royo, V. (2010). La investigación en artes escénicas. Introducción.  

 



89 
 

Cairon. Revista de estudios de danza, 13, pp. 5-13. Universidad de Alcalá. 

Tambutti, S. (2006). Teoría general de la danza. Universidad Nacional de La Plata (UNLP). 

Theumer, E. (2018). Donna Haraway: La revolución de las hijas del compost. LatFem. 

https://latfem.org/donna-haraway-la-revolucion-las-hijas-del-compost/  

Toop, D. (2013). Resonancia siniestra. El oyente como médium. Caja Negra. 

Voegelin, S. (2018). The political possibility of sound: Fragments of listening. Bloomsbury  

  Academic. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

APÉNDICE A 

Descripción de las Prácticas del Sentir 

 

Práctica 1 - Solo escuchar  

Toma un dispositivo donde puedas abrir un emisor de frecuencias. Yo, en general, uso el Tone 

Generator (https://www.szynalski.com/tone-generator/). Prueba varias frecuencias y haz sonar 

una que haga vibrar sensiblemente el espacio. Durante un rato, abre la escucha, recorre y 

habita el espacio como quieras. 

 

Práctica 2 – Topografías invisibles, un paisaje que escucha. Las frecuencias y la voz 

como fuerza vibrátil que conecta. Vibraciones, materias y escalas  

Toma uno o dos parlantes y una interfase donde puedas abrir un emisor de frecuencias. Yo, en 

general, uso el Tone Generator (https://www.szynalski.com/tone-generator/). Prueba varias 

frecuencias y haz sonar una que haga vibrar sensiblemente el espacio, puedes buscar una 

frecuencia cercana a la fundamental. Una vez que hayas elegido qué frecuencia instalar, 

puedes recorrer el espacio. Durante un rato abre la escucha, recorre y habita el espacio. En 

determinado momento, haz que tu canal de aire se transforme en voz. Suena lo más parecido 

posible al sonido emitido por el parlante. Mantente en esta acción mientras recorres el 

espacio. Recorre, escucha y suena. El sonido te toca y tú puedes tocarlo. Tómate tu tiempo 

para la experiencia.  

Nota: En esta práctica se evidencia el encuentro de las fuerzas del sonido que 

provienen de los parlantes y de la voz de quienes la practican. Esta mezcla se relaciona en el 

correr de la experiencia dejando aparecer la vibración conjunta y la interferencia en lo micro y 

lo macro, en el cuerpo internamente y en el espacio.  Las frecuencias tocan y atraviesan, 

aparece una conexión a la distancia, un toque a la distancia.   

 

Práctica 3 - Tocar sónico. Las fuentes móviles, escalas micro y macro  

Disponer, en el espacio, parlantes que emiten frecuencias con interfases o canales 

independientes. Paulatinamente modifica los hertz, las intensidades y las relaciones espaciales 

de los dispositivos desde donde se emiten. Recorre el espacio. Siente lo micro y macro, lo 

arquitectónico y espacial, lo material y relacional. Las frecuencias en el espacio, los 

fenómenos del sonido. 

 

 



92 
 

Práctica 4 - Una frecuencia, una voz 

Toma un dispositivo donde puedas abrir un emisor de frecuencias. Yo, en general uso el Tone 

Generator (https://www.szynalski.com/tone-generator/). Es necesario que la frecuencia que 

utilices pueda sonar a una intensidad y a una altura que se empareje con el volumen de tu voz. 

Haz sonar una frecuencia que te resulte cómodo hacerla con la voz, recomiendo entre 100 y 

200 hz (la última vez, usé 143 hz). Acomódate y suena con el parlante. Se trata de hacer 

sonar, escuchar y emitir, al mismo tiempo, una frecuencia. Deja entrar la fuerza material de la 

vibración al cuerpo, conecta con tu tono, con tus estructuras internas, con tus fluidos y huecos. 

Sigue sonando.  

 

Práctica 5 – Escuchar y sonar en colectivo  

Se realiza con parlantes distribuidos en la sala; primeramente, en silencio, y luego suena una 

frecuencia. Según el espacio es la frecuencia a utilizar: busca una frecuencia que resuene en el 

espacio utilizado. Es recomendable que sea de entre 100 y 200 hz ya que luego se sumarán las 

voces. Toma una posición cómoda. Tómate un momento para estar en silencio. Respira y 

escucha los sonidos internos de tu cuerpo. Tomate otro momento para esto. En fade in, otra 

persona hace sonar los parlantes. Deja que las vibraciones de los parlantes atraviesen todos tus 

orificios: nariz, oídos, boca, ojos, orificios de tu pelvis, ano, vagina. También, que atraviesen 

los orificios de tu piel, todos tus poros. Deja que la vibración resuene con todos tus tejidos, tus 

cavidades y recintos óseos: cabeza, tórax, pelvis, columna vertebral. El sonido mueve 

internamente tu cuerpo. La vibración conecta tus partes. Presta especial atención a las 

vibraciones que se dan en contacto con el sonido. De manera gradual, introduce tu voz en el 

ejercicio. Suena muy suavemente sintiendo cómo tu canal de aire y tu respiración se 

transforman en vibración y voz. Primero, haz el mínimo sonido que puedas hacer. 

Gradualmente siente el recorrido del aire y la voz a través de tu cuerpo. Con tu voz, intenta 

igualar la frecuencia que sale de los parlantes, suena con la frecuencia emitida por los 

altavoces. Suena junto con las frecuencias de los parlantes y las voces que están en el espacio. 

Sostén el sonido y respira. Tu propia voz, la vibración del espacio y de otros cuerpos están 

presentes y juntos en la sala. Mantén una escucha activa y atenta para continuar con el 

proceso de experimentación del cuerpo, la voz y su entorno. 

 

Práctica 6 – Boca a boca 

Siéntate cómodamente frente a otra persona. Sus cuerpos deben estar aproximadamente a 

medio metro de distancia. Una de las dos personas comienza a emitir una frecuencia, la idea 

 



93 
 

es permanecer en ese sonido durante toda la práctica intercalando la respiración. Debe ser una 

altura que le resulte cómoda. Segunda persona: abre tu boca, respira y suena buscando igualar 

tu tono de voz con el de la primera persona. Con las dos bocas abiertas, los sonidos de una y 

otra se encuentran y se cruzan. El sonido sale de sus cuerpos y, a la vez, suena en sus cuerpos. 

Las fuerzas del sonido atraviesan y entran al cuerpo de la otra persona. La práctica está en el 

intento de sostener la misma frecuencia, de igualar el tono de voz emitido por la otra persona 

y que el material sonoro la traspase. Manteniendo el frente a frente, si gustan, pueden ir 

cambiando de posición. La boca abierta y la distancia entre una y otra se mantiene. 

 Nota: Esta práctica se hace de a dos personas, sentadas una frente a otra. El objetivo es 

tener una experiencia en el encuentro entre las dos voces. Dos frecuencias que se cruzan cara 

a cara. Fue creada a partir del intercambio realizado en la residencia En Movimiento (2021) 

con Fabricio Rossi. 

 

Práctica 7 - Desde el canal de aire: la voz  

Pongo atención a la respiración, siento la inhalación y la exhalación. Pongo atención al gesto 

de respirar. El canal de aire circula.  El aire recorre el cuerpo. En la próxima exhalación, se 

modifica la circulación del aire a un pequeño sonido. Suena lo mínimo que puedas sonar. 

Percibe la vibración en el cuerpo que genera ese mínimo sonido en cada exhalación. 

Permanece un rato en ese ejercicio.  

 

Práctica 8 – La voz como fuerza vibrátil que conecta, el coro   

Comenzar sentados y tomarse unos momentos para percibir el gesto de la respiración, la 

entrada y salida del aire. Luego de un rato, en determinado momento, hacer que el canal de 

aire se transforme en voz. La voz sale como fuerza que surge del aire y de la respiración. 

Las voces de quienes realizan la práctica irán completando el espacio. El encuentro entre las 

voces en el espacio y su fuerza material –que toca y hace vibrar–, será una vía para activar lo 

relacional y lo colectivo. Vibrar todos juntos. Cada quien podrá orientar su cuerpo hacia 

alguna cosa con la que quiera sonar. La voz sale del cuerpo en esa dirección; imagino y 

pruebo la frecuencia de eso que quiero tocar con la voz, esto me devuelve una información, se 

produce un intercambio entre cada quien y la cosa. Imagina, alucina (en palabras de Rodolfo 

Opazo) el contacto que produce el sonido de la voz con esa otra cosa y lo que eso devuelve al 

cuerpo. Luego de un rato, se puede variar la práctica yendo una persona en una dirección 

hacia el contacto de la voz con algo, y el resto de quienes están en el espacio, le siguen y se 

orientan de la misma manera. Allí, suenan juntas hacia y en contacto con algo a la distancia.

 



94 
 

 Nota: Esta práctica, en general, la hago con una frecuencia amplificada que suena 

como base permanente en el espacio. 

 

Práctica 9 – El cuerpo que escucha. Topografía del sonido y la escucha 

Ponte en una posición cómoda y tómate un tiempo para abrir la escucha. Abre la atención a 

los sonidos del ambiente, los externos, los internos del cuerpo, los que vienen de arriba, de 

abajo, del lado derecho, del izquierdo, los que vienen de más lejos, los que vienen de más 

cerca, de todas las direcciones, abre la escucha. Ablanda los agujeros de la cabeza: los ojos y 

el líquido de los ojos, los orificios de la nariz, la boca, las orejas, los oídos internamente.  

Pon atención a la base pélvica, contacta con la base y sus orificios. Pon en relación el tejido 

de la base pélvica y sus orificios con el tejido y los orificios de la cara. Lleva la atención a 

esta relación, tejidos de la cara y base pélvica. Vuelve con la atención a las orejas y abre la 

escucha. Siente el sonido en contacto con el cuerpo. Abre los poros. El sonido entra al cuerpo. 

Ahora traslada la atención a los poros, los poros que abren la piel, la piel en contacto con el 

sonido, el cuerpo escucha. La pelvis sigue abierta. Muévete a partir de esta escucha. 

   Nota: ¿Cómo se mueve un cuerpo que escucha? Paisaje de cuerpos que escuchan el 

espacio sonoro.  Topografías del sonido y la escucha.   

 

Práctica 10 – Tapar y destapar orificios  

Poner las manos como un cuenco, tapar y destapar orificios del cuerpo. Esto lo podemos hacer 

comenzando por las orejas para luego ir cambiando una mano y la otra hacia otros orificios. 

El tiempo en que nos quedamos en un lugar u otro será determinado por la propia experiencia 

de quien lo lleva adelante.  

 

Práctica 11– La voz como fuerza de vibración y continuidad entre las partes  

Estando de a dos, una persona se tira al piso y la otra acompaña. La persona que acompaña va 

poniendo la boca en diferentes partes del cuerpo de quien está en el piso, y va generando un 

sonido constante (en general, propongo hacer una vocal como a, o, u o la consonante eme). El 

sonido atraviesa el cuerpo de quien está en el piso. Hazlo varias veces buscando distintos 

contactos con tu boca y el cuerpo de la otra persona. Cuida la presión de la boca. En esta 

práctica se puede poner foco en los recintos óseos del cuerpo como espacios resonadores 

(pelvis, tórax, cráneo, conducto raquídeo).  

 Nota: Esta práctica se puede hacer de a dos o de a varias personas, con una acostada 

en el piso. El trabajo de la boca y el sonido contra el cuerpo activa la vibración interna, la 

 



95 
 

vibración conecta los huesos, los fluidos, los órganos, los tejidos. La vibración da continuidad 

entre las partes y conecta. 

 

Práctica 12 – Tapa contra tapa  

Dos personas se acuestan en línea, a lo largo, poniendo en contacto la tapa de sus cabezas una 

con la otra. Una comienza a sonar con una eme, luego la otra. Intercalan esta acción varias 

veces, sin generar silencios; luego lo hacen las dos al mismo tiempo.  

 

Práctica 13 – Amasarse, sonar y vibrar juntos  

Estando de a dos, una persona se tira al piso y la otra le acompaña. Para quien se tira al piso: 

relaja el cuerpo y pon atención a tus sensaciones. Luego de un rato, pon atención a tu 

respiración y, en una de las exhalaciones, vas a generar el sonido en forma de eme. Pon 

atención a la vibración que ese sonido produce. Muévete a partir de lo que el sonido y la 

atención al sentir te provocan. Quien estaba observando va a poner su boca en una parte del 

cuerpo, en donde sienta que está concentrada la vibración. Y va a sonar (con las vocales o, a, 

u o la consonante eme) intentando emparentar su frecuencia con la que está generando quien 

está en el piso sonando. Resonar en la misma frecuencia. El sonido de quien acompaña 

atraviesa el cuerpo de quien se está moviendo y, a la vez, quien se mueve suena. Puede ser 

que se mueva para cambiar el movimiento o que el sonido le provoque cambiar de posición. 

Las dos voces atraviesan el cuerpo. Hacerlo varias veces buscando distintos puntos desde 

donde hacer atravesar la voz. Cuidar la presión de la boca. En esta práctica, el segundo rol 

puede poner foco en apoyar su boca en zonas que sean más difíciles o más fáciles de hacer 

vibrar, recintos óseos como pelvis, cráneo, tórax, pero también extremidades o espacios en los 

que no se esté poniendo tanta atención. Este segundo rol puede también deformar el cuerpo de 

quien suena moviéndolo, haciéndolo cambiar de forma, desarmándolo. Esa manipulación, a su 

vez, va a modificar el sonido de la respiración. Se trata de vibrar juntos. 

Nota: Una versión de esta práctica puede ser cambiar de roles cuando todas las capas 

del ejercicio están siendo desplegadas. La vibración da continuidad entre las partes, conecta.     

 

Práctica 14 – La voz desborda el cuerpo y sale al espacio 

Pon atención a la respiración. Siente la inhalación y la exhalación. Pon atención al gesto de 

respirar. El canal de aire se mueve. El aire recorre el cuerpo. En la próxima exhalación, 

cambia la circulación del aire a un pequeño sonido. Suena lo mínimo posible. Percibe la 

vibración interna que genera ese mínimo sonido en cada exhalación. El sonido viaja 

 



96 
 

internamente por el cuerpo y mueve la materia. Percibe ese movimiento. Después de un rato, 

pon atención a dejar salir la voz, trabaja con la imagen de la voz cayendo desde la boca y 

saliendo del cuerpo, quédate un tiempo practicando con este foco. Siente cómo sale del 

cuerpo. Luego, la voz sale del cuerpo y se choca con el espacio, sale del cuerpo y toma la 

forma de las diferentes cosas que existen. Las cosas devuelven información en forma de 

sonido y eso nos afecta. Abrirse a sentir esa afectación y moverse en el espacio a partir de esta 

información. La voz sale de mi cuerpo y toca cosas. La voz es un despliegue, un desborde de 

mi cuerpo, el cuerpo se amplifica y se chorrea a través de la voz en todas las direcciones.  

Percibe ese movimiento e imagina hacia qué otras direcciones internas de tu cuerpo el sonido 

se puede mover.  

 

Práctica 15 – La voz fuera del cuerpo en el espacio 

Pongo atención a la respiración, siento la inhalación y la exhalación, percibo el gesto de 

respirar. Pongo atención al canal de aire, el aire recorre el cuerpo. En la próxima exhalación, 

voy a transformar la circulación del aire en un pequeño sonido. Sostengo ese sonido 

acompasándolo con la respiración. Siento los movimientos internos que genera ese sonido en 

mi cuerpo, siento la vibración. Me puedo mover a partir de esa sensación o puedo generar 

movimientos para sentir. En determinado momento, pongo atención al sonido que sale de mi 

boca. El sonido sale y se relaciona con otras cosas en el espacio. Mi voz aparece fuera de mí. 

Mi voz es un desborde de mi cuerpo. Me toca internamente y toca externamente. La voz pasa 

a ser una fuerza material que toca. Ella sale, atraviesa, afecta y me afecta. Luego, ¿qué hace la 

voz fuera del cuerpo en el espacio?  

 Esta práctica puede continuar teniendo los siguientes focos: 

- La voz sale, toca cosas y esas cosas también me afectan, me informan y transforman, 

en un fenómeno que se agencia en la sensación, la vibración y la acción. La voz choca 

contra algo y me devuelve información. Hacer sonar las cosas. Resonar con algo.  

- La voz hace vibrar micro y macropartículas.  

- Tocar las cosas que vibran y hacer que mi voz vibre, sonar con la vibración de las 

cosas. 

- La voz sale y se independiza del movimiento. Experimento con el sonido de la voz 

disminuyendo lo más posible la fisicalidad que esta acción genera. 

- El movimiento se independiza de la voz. Experimento con la fisicalidad que provocó 

mi voz y amplifico esa fisicalidad sin sonar.  

- Me muevo para sonar 

 



97 
 

- Sueno y el sonido me mueve  

- O suceden ambas cosas simultáneamente 

Nota: En esta práctica se trabaja el sentir de la relación del movimiento y la voz junto a la 

imaginación y las repercusiones móviles de las fuerzas que se dan en el espacio. Aparece un 

cuerpo expandido desde la voz. Esta práctica en general la propongo con una base del sonido 

de una frecuencia en el espacio, emitida con dos o más parlantes.  

 

Práctica 16 – Yuxtaposición de capas  

Pongo atención a la respiración, sentir la inhalación y la exhalación, percibo el gesto de 

respirar. Pongo atención al canal de aire, el aire recorre el cuerpo. En la próxima exhalación 

voy a transformar la circulación del aire en un pequeño sonido. Sostener ese sonido 

acompasándolo con la respiración. Sentir los movimientos internos que genera ese sonido en 

mi cuerpo, sentir la vibración. Me puedo mover a partir de esa sensación o puedo generar 

movimientos para sentir. A partir de aquí trabajar en la exploración de cada una de las 

consignas que detallo a continuación y luego en su yuxtaposición:  

- La voz en el cuerpo 

- El cuerpo suena internamente y se mueve 

- Muevo la voz 

- La voz sale del cuerpo y se independiza del movimiento 

- El movimiento se independiza de la voz 

- La voz choca contra algo y me devuelve información 

- Hacer sonar las cosas 

- Resonar con algo 

- Torcerse desde el sonido 

 Nota: Una vez que se ha trabajado en cada una de estas capas por separado se entra en una 

improvisación en la que se puede ir transitando de una capa a otra. El cambio entre una y otra 

puede devenir o ser abrupto, puede ser progresivo o muy concreto y rápido. Puede ser 

cualquier movimiento que haga, puede ser cualquier sonido que haga. 

 

Práctica 17 – Correr el centro, demorar la caída 

Correr el centro del cuerpo y dejarse caer tiene que ver con descentrar la verticalidad, con 

horizontalizar las relaciones con las cosas. Se trata de transformarse y deformarse para 

habilitar otros parámetros de relaciones. Este foco se ha ejercitado de la siguiente manera, 

guiado junto con Rodolfo Opazo: De a dos uno, toca con la mano una zona del cuerpo del 

 



98 

otro. Quien recibe el toque da peso y empuja sutilmente hacia el punto que le están tocando. 

En determinado momento, quien sostuvo inicialmente saca su mano y quien estaba 

empujando va a caer. La idea es tomar el momento justo entre que se saca el apoyo y el 

cuerpo reacciona. Tomar ese movimiento, ese espasmo y perpetuarlo físicamente en la caída, 

sostener la caída, captar ese momento, ese movimiento y demorar su final.  

Práctica 18 – Percibir, sentir e imaginar. Tocar desde cerca y a la distancia  

Esta práctica se realiza con parlantes y una frecuencia sonando y vibrando en el espacio. Para 

comenzar, instalar un sonido continuo que se emparente lo más posible con la frecuencia que 

está sonando en el espacio. Luego de un rato, tocar algo con la voz a la distancia. Tocar con 

las manos. Sentir la vibración de las cosas. Buscar el toque y la expansión. Buscar el contacto 

con los demás, son algo más que está en el espacio. Tocar con la voz y con el cuerpo. Tocar 

desde cerca y a la distancia. Tocar sin tocar, alucinar el tocar. La relación con las cosas abre la 

imaginación. Mezclar el percibir, el sentir y el imaginar.   

Práctica 19 – Práctica de escuchar-sonar-trazar 

Toma un dispositivo en donde puedas abrir un emisor de frecuencias. Yo, en general, uso el 

Tone Generator (https://www.szynalski.com/tone-generator/). La práctica se puede hacer con 

auriculares o sin auriculares, pero es necesario que la frecuencia pueda sonar a una intensidad 

que se empareje con el volumen de tu voz. Haz sonar una frecuencia que te resulte cómodo 

hacerla con la voz (yo, la última, vez usé 143 hz). Emite, a través de la voz, el mismo tono 

que suena a través del dispositivo de sonido, suena a la misma frecuencia que la emitida por la 

interfase de sonido. La idea es, mientras se realiza la práctica, experimentar esa búsqueda y no 

pensarlo como un objetivo final. Permanece en este ejercicio durante al menos 15 minutos. 

Durante la práctica, o después de ella, toma una hoja y una lapicera, deja que tu mano se 

mueva a través de la experiencia de sonido que estás viviendo dejando un trazo, una huella en 

el papel. Evita que tu mirada caiga directamente sobre el trazo. La idea es dejar que el trazo 

aparezca a partir de la escucha y no que tú organices el dibujo. Esta operación la puedes hacer 

antes de la práctica, durante y después; de este modo verás los cambios en el estado de las 

marcas.  



99 
 

APÉNDICE B 

Bocetos gráficos para la difusión de la presentación pública de Frecuencias

 



100 



101 



102 

Nota. Estas imágenes fueron trabajadas junto al diseñador Rodolfo Opazo con bocetos personales del 

proceso de investigación y  fotografías de Antonella Moltini. 



103 


